
Academia Artium Humaniorum 

Uniwersytet Mikołaja Kopernika  

w Toruniu 

mgr Maciej Jerzy Kwietnicki 

Sztuka w epoce antropocenu, 

od teorii do praktyki, która przynosi zmianę. 

Rozprawa doktorska napisana pod kierunkiem 

prof. dr hab. Mariana Stępaka 

 

 

 

 

 

 

Toruń 2025 



Spis treści: 

Spis treści:	  2

Wstęp	  5
0.1. Tło problematyki i uzasadnienie wyboru tematu	  5

0.2. Zakres i specyfika pola badawczego	  6

0.3. Określenie problemu badawczego i jego znaczenia	  7

0.4. Cele i pytania badawcze	  9

0.5. Przegląd literatury i główne ujęcia teoretyczne	  10

0.6. Metodologia	  12

0.7. Struktura pracy	  13

Rozdział 1: Antropocen i współczesna humanistyka krytyczna	  17
1.1. Geneza i definicje antropocenu	  17

Narodziny antropocenu	  17

Początki antropocenu	  18

Kontrowersje i status formalny	  21

1.2. Kryzys wyobraźni i konieczność nowych narracji	  24

Przełamanie podziału natura–kultura	  25

Gaia, Chthulucene i Kapitałocen: ontologiczne propozycje XXI wieku	  26

Marazm antropocenu	  29

1.3. Posthumanizm i ontologie spekulatywne w epoce antropocenu	  31

Posthumanizm nomadyczny	  32

Sprawczy realizm	  33

Ontologia hiperobiektów	  35

Materializm witalny	  38

1.4 Poza wzrost: Ekonomia ekologiczna i alternatywne modele gospodarcze	  41

Krytyka wzrostu gospodarczego	  42

Alternatywy postwzrostowe	  44

Od teorii do praktyki	  47

1.5 Podsumowanie i wnioski dla praktyk artystycznych i społecznych	  49

Teoretyczne podstawy i kryzys wyobraźni	  49

Pytanie o rolę sztuki w epoce antropocenu	  50

2



Sztuka jako przestrzeń wyobraźni i sprawczości	  51

Język i wyobraźnia: interwencje krytyczne	  52

Sztuka jako laboratorium poznawcze i zmysłowe w antropocenie	  54

Potencjał i ograniczenia sztuki wobec kryzysu planetarnego	  55

Rozdział 2: Sztuka wobec wyzwań antropocenu	  57
2.1 Sztuka wobec wyzwań antropocenu – ewolucja, krytyka i nowe formy sprawczości	  57

Zwrot ku naturze	  57

Monumentalne ingerencje w krajobraz	 
57

Sztuka utrzymania i ekologia codzienności.	 
58

Działania procesualne i performatywne.	 
59

Polskie ścieżki sztuki ekologicznej.	 
61

Nowe formuły artystyczne w XXI wieku	  63

Sztuka jako narzędzie interwencji społeczno-ekologicznej	 
64

Posthumanizm i nie-ludzka sprawczość w sztuce	 
67

Bioart i sztuka biomateriałów	 
71

Spekulacja artystyczna, krytyka technologii i nowe media w obliczu antropocenu	 
73

Ekofeminizm i queer ecology – płeć, seksualność i międzygatunkowe relacje	 
76

2.2. Krytyka estetyzacji katastrofy i sztuki pozornej	  79

Estetyzacja katastrofy: mobilizacja świadomości czy piękno zagłady?	  79

Spektakularne, lecz powierzchowne interwencje artystyczne	  80

Greenwashing i artwashing: gdy instytucje pozorują ekologię	  81

Granice zaangażowania i możliwości skuteczności sztuki	  83

2.3. Wystawa jako narzędzie budowania narracji i wyobraźni społeczne	  84

Bezludzka Ziemia – posthumanistyczna przestroga	  85

Centrum Natury Współczesnej – antropocen jako przemoc	  86

Wiek półcienia – między sztuką a nauką	  87

KLIMAKS – między naturą a kulturą	  88

Przewrót – ku nowej kosmologii	  89

Czy złożyłabyś tu jaja? Nawiedzone krajobrazy miejskiego mokradła	  91

2.4 Ograniczenia sprawczości sztuki ekologicznej – potrzeba nowych modeli sprawczości	  93

Diagnoza barier i ograniczeń sprawczości sztuki ekologicznej	  93

Sojusz sztuki, nauki i technologii	  96

W kierunku nowych modeli sprawczości	  98

Rozdział 3: Postsztuka jako strategia działania i transformacji	  101
3.1 Rzeźba społeczna w epoce postartystycznej	  101

Sztuka niemożliwa - narodziny epoki postartystycznej	  102

Rzeźba społeczna - wszyscy jesteśmy artystami	  102

3.2 Od relacji do użytkowania	  104
3



Od autonomii ku wspólnotowości - estetyka relacyjna	  104

Nowy słownik użytkowania sztuki	  105

Sztuka jako narzędzie społeczne	  108

Narzędzie do kształtowania rzeczywistości	  110

3.3 Kolektywność i mikrospołeczeństwa jako strategie artystyczne na przykładzie lumbung	  111

Studniowa wspólnota	  111

Lumbung w praktyce	  113

3.4 Postsztuka jako interwencja społeczna i polityczna	  119

Sztuka zaangażowana w erze postartystycznej	  119

Strategie artystyczne jako polityczna praktyka	  120

Przykłady postartystycznych interwencji w Polsce	  124

Oddolne działania artystyczno-aktywistyczne w przestrzeni publicznej	 
125

Instytucje sztuki jako przestrzeń oporu i solidarności	 
128

Postsztuka – skuteczność, napięcia i „współczynnik sztuki”	  132

3.5 Krytyka strategii postartystycznych	  135

Reprodukcja przywilejów i instrumentalizacja sztuki	  135

Paradoksy: między utopią a realnością	  136

Documenta 15 – studium napięć i ograniczeń	  138

Skuteczność i dalsze kierunki	  141

Rozdział 4: Opolno-Zdrój jako studium przypadku	  143
4.1 Kontekst geograficzny i historyczny Opolna-Zdroju	  143

4.2 Degradacja środowiskowa i lokalne wyzwania społeczne	  145

4.3 Historia interwencji artystycznych w Opolnie	  147

Plener „Ziemia Zgorzelecka” (1971)	  147

Reaktywacja: „Opolno 2071” i współczesne działania (2021–2024)	  150

Konferencja „Opolno‑Zdrój to przyszłość!” – krytyczne tezy, spory, rozpoznania	  155

4.4 Strategie artystyczne w kontekście lokalnym – perspektywa krytyczna	  159

Transformacja regionów górniczych: Konin, Bełchatów i Turów	  159

Użytkowanie w Opolnie	  160

Spekulatywne wizje vs. brutalne realia	  163

Odrobina nadziei	  164

Podsumowanie	  166

Bibliografia	  179

Netografia	 186

4



Wstęp 

0.1. Tło problematyki i uzasadnienie wyboru tematu 

Wysychające rzeki, szalejące pożary, rekordowe fale upałów, czy coraz częściej 

występujące powodzie błyskawiczne nie są już scenariuszem filmu katastroficznego, lecz 

codziennością epoki antropocenu. Raport Międzyrządowego Zespołu ds. Zmiany Klimatu 

jednoznacznie stwierdza, że „działalność człowieka ogrzała atmosferę, oceany i  lądy”, 

wywołując „powszechne i szybkie zmiany w atmosferze, oceanie, kriosferze i biosferze” . 1

Każda z  ostatnich czterech dekad była cieplejsza od poprzedniej, a  tempo ocieplenia 

w  ostatnich pięćdziesięciu latach nie ma precedensu w  historii ostatnich dwóch tysięcy 

lat . Konsekwencją jest gwałtowne narastanie zjawisk ekstremalnych – fal upałów, susz, 2

ulew czy cyklonów tropikalnych, których występowanie bez udziału człowieka byłoby 

„skrajnie nieprawdopodobne” . 3

Mimo niepodważalnych dowodów naukowych, globalne emisje gazów cieplarnianych nie 

maleją. Jak podkreślają badacze, od opublikowania pierwszego raportu IPCC w 1990 roku 

emisje wzrosły o ponad połowę, osiągając w 2019 roku rekordowe 59 mld ton ekwiwalentu 

CO₂ . Oznacza to, że zamiast ograniczać skalę kryzysu, wciąż go pogłębiamy. w świetle 4

obecnych scenariuszy globalne ocieplenie o 1,5°C zostanie przekroczone w najbliższych 

dekadach, a próg 2°C – uznawany za granicę katastrofalnych konsekwencji – pozostaje 

bardzo prawdopodobny jeszcze w  tym stuleciu . Co więcej, według najnowszych 5

szacunków opartych na koncepcji tzw. „granic planetarnych”, działalność człowieka 

 IPCC, Podsumowanie dla Decydentów. Zmiana Klimatu 2021: Fizyczne Podstawy Naukowe. Wkład i Grupy 1

Roboczej do Szóstego Raportu Oceny Międzyrządowego Zespołu ds. Zmiany Klimatu, tłum. Szymon 
Malinowski i in. (Warszawa: IPCC, 2021), 6.
 Ibid., 9–10.2

 Ibid., 11.3

 „IPCC podsumowuje: od premiery pierwszego raportu emisje gazów cieplarnianych wzrosły o ponad 4

połowę,” Nauka o Klimacie, dostęp 10 września 2025, https://naukaoklimacie.pl/aktualnosci/ipcc-
podsumowuje-szosty-raport-od-premiery-pierwszego-emisje-gazow-cieplarnianych-wzrosly-o-ponad-
polowe/.
 IPCC, Podsumowanie dla Decydentów, 18–19.5

5

https://naukaoklimacie.pl/aktualnosci/ipcc-podsumowuje-szosty-raport-od-premiery-pierwszego-emisje-gazow-cieplarnianych-wzrosly-o-ponad-polowe/
https://naukaoklimacie.pl/aktualnosci/ipcc-podsumowuje-szosty-raport-od-premiery-pierwszego-emisje-gazow-cieplarnianych-wzrosly-o-ponad-polowe/
https://naukaoklimacie.pl/aktualnosci/ipcc-podsumowuje-szosty-raport-od-premiery-pierwszego-emisje-gazow-cieplarnianych-wzrosly-o-ponad-polowe/
https://naukaoklimacie.pl/aktualnosci/ipcc-podsumowuje-szosty-raport-od-premiery-pierwszego-emisje-gazow-cieplarnianych-wzrosly-o-ponad-polowe/


doprowadziła już do przekroczenia bezpiecznych limitów w  sześciu z  dziewięciu 

kluczowych obszarów systemu Ziemi. 

Tymczasem diagnozy społeczne ukazują inny wymiar kryzysu – kryzys wyobraźni. Raport 

Ziemianie atakują! wskazuje, że mimo rosnącej liczby informacji o  zagrożeniu, coraz 

więcej osób uczy się żyć z katastrofą klimatyczną niczym z nową normą . Spada poczucie 6

pilności działań: odsetek Polaków przekonanych, że „stan, w  jakim znalazła się Ziemia, 

jest poważny i wymaga natychmiastowych działań”, zmalał z  78% w 2020 roku do 63% 

w  roku 2024 . Równocześnie rośnie poczucie bezradności – 16% respondentów uważa, 7

że „jest już za późno, aby zapobiec katastrofie klimatycznej” . Autorzy raportu podkreślają, 8

że dotychczasowe narracje zawodzą, więc potrzebne są nowe, zdolne poruszyć 

wyobraźnię i zmobilizować do działania . 9

W tej sytuacji zasadne staje się postawienie pytania o  rolę sztuki. Skoro kryzys 

klimatyczny jest równocześnie kryzysem wyobraźni, sztuka współczesna może być 

przestrzenią generowania alternatywnych narracji o  świecie. Jako medium zdolne 

kształtować emocje, pobudzać wrażliwość i  tworzyć nowe sposoby myślenia, sztuka ma 

potencjał do pełnienia roli krytycznej i  sprawczej w obliczu wyzwań antropocenu. Wybór 

tematu niniejszej pracy – rola sztuki w epoce antropocenu – znajduje więc uzasadnienie 

zarówno w aktualności problemu, jak i w luce badawczej: braku dostatecznych analiz roli 

praktyk artystycznych w  kształtowaniu narracji i  działań wobec globalnego kryzysu 

planetarnego. 

0.2. Zakres i specyfika pola badawczego 

Niniejsza praca sytuuje się na styku sztuki współczesnej oraz humanistyki środowiskowej. 

Oznacza to, że podejmowana problematyka wymaga spojrzenia interdyscyplinarnego, 

łączącego perspektywy właściwe naukom humanistycznym o środowisku z  refleksją nad 

sztuką najnowszą. Obejmuje to zarówno działania artystyczne bezpośrednio reagujące na 

problemy środowiskowe, jak i  bardziej konceptualne realizacje eksplorujące relacje 

człowieka z  nie-ludzkim światem. Analiza dotyczy więc zjawisk artystycznych, które 

w  różny sposób podejmują temat przemian klimatycznych, degradacji środowiska oraz 

współzależności między ludźmi a pozostałymi aktorami biosfery. 

 Ziemianie atakują! Raport 2024, red. Mateusz Galica (Warszawa: Fundacja Lata Dwudzieste, 2024), 3.6

 Ibid., 24.7

 Ibid., 31.8

 Ibid., 44.9

6



Specyfika badań prowadzonych w obszarze sztuk plastycznych w kontekście antropocenu 

polega na konieczności sięgnięcia do współczesnej myśli ekologicznej, studiów nad 

kulturą oraz nauk społecznych. Tylko wykorzystując ustalenia tych dziedzin można 

właściwie zrozumieć artystyczne reakcje na zmiany klimatyczne i  szerzej – na kryzys 

środowiskowy. Dyskurs antropocenu wyrósł bowiem na gruncie nowych koncepcji 

humanistycznych, które kwestionują tradycyjne podziały natura–kultura i  proponują 

spojrzenie systemowe na świat. Sztuka najnowsza mocno rezonuje z  tymi ideami, 

czerpiąc z nich inspiracje zarówno w warstwie treści, jak i metod działania. Zrozumienie 

twórczości podejmującej temat antropocenu wymaga więc transdyscyplinarnej podstawy 

teoretycznej, integrującej wiedzę z zakresu ekologii, teorii kultury i socjologii. 

Taka łączona optyka badawcza umożliwia analizę sztuki w  epoce antropocenu nie tylko 

jako zjawiska estetycznego, lecz także jako fenomenu społeczno-kulturowego osadzonego 

w szerszym kontekście planetarnym. Praca ta sytuuje sztukę wśród wielorakich dyskursów 

współczesnych – od filozofii ekologicznej po krytykę społeczno-polityczną – aby ukazać, 

jak praktyki artystyczne współtworzą wyobraźnię zbiorową wobec kryzysu środowiskowego. 

Przedmiotem refleksji jest przede wszystkim sztuka drugiej połowy XX wieku oraz 

dotychczasowych, wybranych realizacji XXI wieku, a  więc okresu, w  którym nastąpił 

gwałtowny wzrost świadomości ekologicznej i  rozwinęły się artystyczne reakcje na 

degradację przyrody. Geograficznie praca koncentruje się na Świecie Zachodnim – przede 

wszystkim na obszarze Europy i  Ameryki Północnej – gdzie dyskurs antropocenu 

i związane z nim nurty artystyczne są szczególnie obecne. Uwydatniono przy tym kontekst 

polski, aby pokazać specyfikę i wkład lokalnych zjawisk w szerszy nurt sztuki ekologicznej. 

Analiza obejmuje zatem zarówno przykłady ze sceny międzynarodowej, jak i  polskie 

inspiracje i  realizacje, ukazując szerokie spektrum podejść – od oddolnych akcji 

artystyczno-aktywistycznych po instytucjonalne projekty wystawiennicze. Tak określony 

zakres chronologiczno-geograficzny pozwala zachować spójność badań, jednocześnie 

osadzając rozważania w  globalnym kontekście kulturowym i  uwzględniając rodzime 

doświadczenia artystyczne związane z antropocenem. 

0.3. Określenie problemu badawczego i jego znaczenia 

Główny problem badawczy rozprawy, został sformułowany jako pytanie: jakie znaczenie 

i  skuteczność może mieć sztuka w  obliczu kryzysu antropocenu? Wynika on z  napięcia 

między rosnącą świadomością globalnych zagrożeń, a  pytaniem o  sprawczość działań 

7



artystycznych wobec tych wyzwań. Coraz powszechniejsze jest przekonanie, że kryzys 

antropocenu ma charakter nie tylko naukowy czy techniczny, ale przede wszystkim 

kulturowy – dotyczy naszych wartości, narracji i  zbiorowych wyobrażeń przyszłości. 

Pojawia się zatem pytanie, na ile sztuka jako część kultury może stać się czynnikiem 

zmiany w obliczu tak zdefiniowanego kryzysu. 

Krytyczna analiza tej kwestii jest istotna zarówno z perspektywy teorii kultury, jak i praktyki 

artystycznej. z  teoretycznego punktu widzenia problem dotyka roli wyobraźni i  narracji 

w kształtowaniu postaw społecznych i odpowiedzi na wyzwania antropocenu. Filozofowie 

podkreślają, że aby przezwyciężyć kryzys planetarny, potrzebna jest transformacja 

wyobraźni – zasadnicza zmiana sposobu myślenia o relacji człowieka ze światem. Sztuka 

oferuje przestrzeń, w  której taka przemiana zbiorowych wyobrażeń może być ćwiczona 

i  rozwijana, dostarczając nowych języków i  obrazów przyszłości. z  praktycznego punktu 

widzenia, dla pola sztuki, rozważany problem wiąże się z  pytaniem, jak artyści mogą 

realnie wpływać na rzeczywistość społeczno-polityczną. w  dyskusjach artystów pojawia 

się bowiem wątpliwość, czy sztuka współczesna ma „jakikolwiek widoczny społeczny 

skutek”, o  co prowokacyjnie pyta Artur Żmijewski, krytykując artystyczną bierność. 

Podejmując ten temat, rozprawa dotyka więc praktycznego wymiaru sztuki 

zaangażowanej: czy twórczość może wyjść poza ramy estetycznej autonomii i wpływać na 

realne procesy społeczne. 

Znaczenie podjętego problemu zostanie omówione w  kontekście sztuki zaangażowanej. 

Analiza ta pozwoli lepiej zrozumieć zarówno potencjał, jak i ograniczenia sztuki w obliczu 

globalnych wyzwań. Celem rozprawy nie jest ani naiwnie idealistyczne ogłoszenie sztuki 

jako panaceum na kryzys planetarny, ani cyniczne przekreślenie jej znaczenia – lecz 

wyważona ocena tego, co sztuka może wnieść do zbiorowej wyobraźni i działania wobec 

antropocenu oraz gdzie napotyka bariery strukturalne i paradoksy. Zbadanie tych kwestii 

jest istotne na polu sztuk wizualnych i  interdyscyplinarnych studiów nad antropocenem, 

gdyż dostarcza wglądu w to, jak praktyki artystyczne mogą, lub nie mogą, przyczyniać się 

do koniecznej transformacji społeczno-kulturowej w obliczu bezprecedensowego kryzysu. 

Sztuka w epoce antropocenu jawi się tu jako „aktywny uczestnik przemian poznawczych 

i społecznych”, który mimo uwikłania w rozmaite napięcia, tworzy symboliczne „pole bitwy 

o przyszłość”, gdzie ścierają się różne wizje dalszych losów ludzkości i świata. Pozwala to 

uchwycić wagę podjętego problemu badawczego. Od jego rozstrzygnięcia zależy lepsze 

zrozumienie roli sztuki w  kształtowaniu naszej zbiorowej odpowiedzi na aktualne 

8



wyzwania, co czyni tę rozprawę istotną zarówno dla teorii i praktyki artystycznej, jak i dla 

szerszej refleksji nad możliwością kulturowej zmiany. 

0.4. Cele i pytania badawcze 

Podstawowym celem niniejszej rozprawy jest krytyczne zbadanie strategii artystycznych 

podejmowanych w epoce antropocenu oraz ocena, w jakim stopniu mogą one przyczyniać 

się do kształtowania nowych sposobów myślenia i działania wobec narastającego kryzysu 

ekologicznego. Wybór tego celu wynika z  przekonania, że sztuka nie tylko rejestruje 

rzeczywistość, ale też generuje obrazy i  narracje, które oddziałują na zbiorową 

wyobraźnię, a  tym samym mogą wpływać na sposoby społecznego reagowania na 

wyzwania planetarne. Rozprawa podejmuje zatem pytanie, czy sztuka – działając 

w  ramach własnego języka i  środków – jest w  stanie nie tylko komentować kryzys 

klimatyczny i  ekologiczny, lecz również wspierać procesy zmiany społeczno-kulturowej, 

jakie są w tej sytuacji niezbędne. 

Cel główny rozwija się w  kilku kierunkach, które nadają badaniu charakter pogłębiony 

i  wieloaspektowy. Po pierwsze, chodzi o  prześledzenie ewolucji artystycznych podejść 

wobec problematyki środowiskowej – począwszy od pionierskich działań drugiej połowy 

XX wieku, aż po najnowsze tendencje z początku XXI wieku, charakteryzujące się coraz 

wyraźniejszym osadzeniem w  dyskursach ekokrytycznych. Zrozumienie tej ewolucji 

pozwala uchwycić, w  jaki sposób praktyki artystyczne stopniowo przemieszczały się od 

gestów formalnych i  lokalnych działań ku pogłębionej refleksji nad globalnym kryzysem 

planetarnym. 

Po drugie, celem badania jest identyfikacja kluczowych narracji i  metafor 

wykorzystywanych przez artystów do przedstawiania problematyki środowiskowej. w polu 

sztuki coraz wyraźniej obecne są wizje postapokaliptyczne, które starają się uchwycić 

poczucie końca pewnej epoki i nieuchronności katastrofy. Pojawiają się międzygatunkowe 

opowieści, w  których artyści próbują wyjść poza granice antropocentrycznego języka 

i uwzględnić perspektywę nieludzkich aktorów. Widoczna jest również krytyka technologii 

i  kapitalistycznych modeli eksploatacji planety. Te metafory i  narracje odgrywają rolę 

narzędzi poznawczych, które pomagają wyobrazić sobie inne sposoby współistnienia 

i inne możliwe przyszłości. 

Po trzecie, rozprawa stawia sobie za cel ocenę skuteczności i  ograniczeń tych praktyk. 

w centrum zainteresowania znajduje się pytanie, w jakim stopniu działania artystyczne są 

9



w stanie generować realną refleksję i przekładać się na zmianę społeczną. w obliczu skali 

wyzwań antropocenu pojawia się bowiem wątpliwość, czy sztuka – operując w przestrzeni 

symbolicznej – dysponuje wystarczającą mocą sprawczą, aby wpływać na postawy 

i zachowania odbiorców. Analiza obejmie zarówno te przypadki, w których sztuka staje się 

katalizatorem krytycznego myślenia i  zbiorowego działania, jak i  te, w  których działania 

artystyczne okazują się powierzchowne, ulotne i  łatwo neutralizowane przez system, 

pełniąc jedynie funkcję niegroźnego, estetycznego tła. 

Wszystkie te cele prowadzą do sformułowania zasadniczych pytań badawczych. Jakie 

strategie artystyczne były i  są stosowane, aby angażować publiczność w  kwestie 

związane z antropocenem, i  jakiego rodzaju narracje o relacji człowieka ze środowiskiem 

są przy ich pomocy konstruowane? w  jaki sposób sztuka współczesna korzysta 

z perspektyw posthumanistycznych, aby poszerzyć wyobraźnię kulturową i włączyć w nią 

więcej-niż-ludzkich aktorów? i wreszcie, czy działania artystyczne mogą realnie wpływać 

na świadomość oraz postawy społeczne wobec kryzysu klimatycznego, a jeśli tak, to jakie 

warunki sprzyjają ich skuteczności. 

Ważnym elementem jest krytyczne odczytanie istniejących strategii artystycznych. 

Rozprawa nie zamierza ograniczać się do zaprezentowania przykładów ekologicznie 

zaangażowanej twórczości, lecz chce poddać je ocenie pod kątem ich autentyczności 

i  sprawczości. Szczególna uwaga zostanie poświęcona zjawiskom, które mogą być 

uznane za problematyczne, między innymi pozornemu aktywizmowi artystycznemu, który 

bardziej imituje niż realnie podejmuje działanie, czy estetyzacji katastrofy. Tak rozumiane 

cele i pytania badawcze służą jasnemu ukierunkowaniu dalszych rozważań teoretycznych, 

a  zarazem sygnalizują, że rozprawa będzie nie tylko próbą dokumentacji artystycznych 

odpowiedzi na antropocen, ale także krytyczną refleksją nad ich znaczeniem, 

skutecznością i ograniczeniami. 

0.5. Przegląd literatury i główne ujęcia teoretyczne 

Debata nad antropocenem nie rozgrywa się w odseparowanych „izbach badawczych”, lecz 

w gęstej sieci pojęć i  interwencji, które wzajemnie się korygują. Krytyczna humanistyka – 

od Ewy Bińczyk po autorów nurtu postnaturalistycznego – wskazuje, że samo słowo 

„antropocen” bywa mobilizujące poznawczo i politycznie, ale niesie też ryzyko marazmu, 

kiedy uśrednia odpowiedzialność i  utrwala wizję impasu wyobraźni. Dlatego obok niego 

pojawiają się inne ramy, które przesuwają akcenty i  precyzują odpowiedzialność: 

10



kapitałocen Jasona W. Moore’a uwidacznia systemowe korzenie kryzysu w logice wzrostu 

i akumulacji, a chthulucen Donny J. Haraway proponuje opowieść o współ-istnieniu wielu 

gatunków i  praktyce „stawania się krewnymi” zamiast kolejnego prometejskiego 

autoportretu „Człowieka”. Wspólny dla tych propozycji jest ruch od abstrakcyjnej 

„ludzkości” ku konkretnym relacjom władzy, historii i międzygatunkowej wspólnoty. 

Na tym tle posthumanizm i  ontologie relacyjne budują język, który przekracza 

modernistyczny podział natura–kultura. Od Latoura i Haraway – którzy już pod koniec XX 

wieku podważyli wyjątkowość „Człowieka” i  pokazali, że świat tworzą hybrydy ludzi, 

maszyn, zwierząt i instytucji – po ujęcia Braidotti, Barad i Bennett rozpościera się wachlarz 

koncepcji podmiotowości rozproszonej i  sprawczości współdzielonej. Nomadyczny 

podmiot Braidotti, intra‑akcje Barad oraz „wibrująca materia” Bennett wspólnie kierują 

uwagę ku temu, że to, co ludzkie i  nie‑ludzkie, splata się w  praktykach, rzeczach 

i  relacjach; ten zwrot dostarcza sztuce narzędzi do wyjścia poza reprezentację 

i traktowania własnych działań jako współtworzących rzeczywistość. 

Dodatkowego ciężaru ontologicznego nadaje tej debacie teoria hiperobiektów Mortona 

i  jego „ciemna ekologia”. Hiperobiekty – jak globalne ocieplenie czy plastikowe 

„kontynenty” – rozciągają się poza skalę ludzkiej percepcji, unieważniając złudzenie 

zewnętrznego punktu widzenia i  „stabilnego tła” dla naszych działań. „Ciemna ekologia” 

proponuje, by zamiast tęsknić za mitem czystej Natury, uznać splątanie z  toksynami, 

odpadami i procesami planetarnymi – i na tej niekomfortowej świadomości budować etykę 

i  estetykę. Ta perspektywa skłania artystów do porzucenia pocieszających obrazów na 

rzecz praktyk, które uczą się żyć „w brzuchu hiperobiektu”. 

W konsekwencji krytyka artystyczna przesuwa się od ilustracji danych ku sporowi o formy 

widzenia, afektu i  sprawczości. T. J. Demos wzywa do „dekolonizacji widzenia” i wiedzy 

w  antropocenie – do porzucenia uniwersalizującej figury „Człowieka” na rzecz obrazów 

ujawniających realne relacje władzy, ekologii i przemocy – jednocześnie ostrzegając, wraz 

z  Nicholasem Mirzoeffem, przed znieczulającą „estetyzacją katastrofy”. Claire Bishop 

dopowiada, że w  „etycznie nasyconym klimacie” sztuki łatwo zwolnić działania z  rygoru 

estetycznego, co grozi pozornym aktywizmem i  miękką moralizacją. Te rozpoznania nie 

tyle unieważniają artystyczne zaangażowanie, ile stawiają mu wymagania: pracować na 

przecięciu wiedzy i  wyobraźni, unikać anestetyzacji, poddać się krytyce i  mierzyć ze 

sprzecznościami instytucjonalnego pola. 

11



Dlatego coraz większą rolę odgrywa kuratorstwo i  format wystawy jako „medium 

społecznej wyobraźni” – miejsca, gdzie sztuka i  wiedza spotykają się w  scenariuszach 

przyszłości, a  odbiorca doświadcza antropocenu nie jako abstrakcji, lecz jako relacyjnej 

sytuacji. w  polskich realizacjach ostatnich lat to właśnie wystawy stają się laboratoriami 

praktykowania posthumanistycznej wrażliwości, testowania języków i sprawdzania granic 

sprawczości obrazu. w tak rozumianej mapie literatury i ujęć teoretycznych poszczególne 

nurty – od kapitałocenu przez chthulucen i hiperobiekty po posthumanistyczne ontologie – 

nie konkurują, lecz zazębiają się, wyposażając sztukę w  narzędzia do krytycznej pracy 

nad wyobraźnią.  

0.6. Metodologia 

Niniejsza rozprawa ma charakter teoretyczno-badawczy w  obszarze sztuk plastycznych, 

a  zastosowane metody mają charakter jakościowy, analityczny i  krytyczny. w  badaniach 

wykorzystano przede wszystkim krytyczną analizę oraz interpretację tekstów kultury, 

takich jak dzieła sztuki, projekty artystyczne, wypowiedzi teoretyczne, co pozwala na 

pogłębione zrozumienie zjawisk na styku sztuki i antropocenu. 

Podstawą pracy jest analiza porównawcza wybranych strategii artystycznych rozwijanych 

w  odpowiedzi na wyzwania epoki antropocenu. Takie szerokie zestawienie nurtów 

i  tendencji umożliwia ukazanie ewolucji podejść artystycznych: od działań nastawionych 

na obcowanie z naturą, po obecne formy twórczości eksplorujące sprawczość bytów nie-

ludzkich czy wykorzystujące nowe media technologiczne. 

Ważną metodą zastosowaną w  pracy jest również studium przypadku. Ostatni rozdział 

rozprawy stanowi pogłębione omówienie działań artystyczno-społecznych realizowanych 

w  miejscowości Opolno-Zdrój, które służy jako ilustracja i  weryfikacja szerszych zjawisk 

teoretycznych przedstawionych we wcześniejszych częściach pracy. Opisane studium 

przypadku pełni rolę przykładu empirycznego, dzięki któremu hipotezy teoretyczne zostają 

przetestowane i osadzone w realnym kontekście. 

Metodologia rozprawy obejmuje ponadto analizę dyskursu i  kontekstu społeczno-

kulturowego badanych zjawisk. Oznacza to, że przedmiotem badania są nie tylko same 

dzieła sztuki, ale też towarzyszące im przekazy słowne i  instytucjonalne: wypowiedzi 

i deklaracje artystów, manifesty programowe, opisy kuratorskie wystaw oraz ich recepcja 

krytyczna. Takie ujęcie pozwala umieścić praktyki artystyczne w  szerszej perspektywie 

społecznej. Dzięki temu możliwe jest zrozumienie, jak artyści i instytucje komunikują idee 

12



antropocenu, oraz jakie reakcje i  dyskusje wywołują te przedsięwzięcia w  przestrzeni 

publicznej. 

Praca bazuje na narzędziach właściwych humanistyce oraz inspiruje się wybranymi 

nurtami teorii krytycznej – tam, gdzie to adekwatne, wykorzystywane są perspektywy 

postkolonialne czy ekofeministyczne w analizie materiału. Istotnym elementem warsztatu 

badawczego jest także refleksja z perspektywy artysty-badacza: jako praktyk sztuki łączę 

namysł teoretyczny z  wrażliwością wynikającą z  doświadczenia artystycznego. Tego 

rodzaju interdyscyplinarne spojrzenie umożliwia wieloaspektową interpretację zjawisk, 

oraz krytyczne ustosunkowanie się do zastanych narracji. 

Pytanie o  to, czy i  w jaki sposób sztuka może być narzędziem rzeczywistej przemiany, 

przenika całą rozprawę – od rozważań teoretycznych po studium przypadku – 

i  determinuje krytyczny charakter analizy. w  rezultacie metodologia pracy jest ściśle 

podporządkowana celowi badawczemu: nie tylko opisuje istniejące zjawiska artystyczne, 

ale także ocenia ich sprawczość i  skutki, łącząc perspektywę historycznej analizy sztuki 

z pytaniem o jej rolę w kształtowaniu przyszłości w epoce antropocenu. 

0.7. Struktura pracy 

Pierwszy rozdział, zatytułowany Antropocen i  współczesna humanistyka krytyczna, 

prezentuje podstawy pojęciowe i  ramy teoretyczne dla całej rozprawy. Omawiana jest 

geneza terminu antropocen, proponowane daty rozpoczęcia tej epoki oraz toczące się 

debaty nad jej formalnym uznaniem. Rozdział ten wskazuje kluczowe wyzwania 

intelektualne związane z antropocenem – w tym kryzys wyobraźni oraz potrzebę wyjścia 

poza dualistyczny podział na naturę i  kulturę. Przedstawione zostają różnorodne ujęcia 

teoretyczne antropocenu: od postnaturalistycznych narracji krytykujących antropocentryzm 

po perspektywy ekologiczne i  eko-marksistowskie. w  rozdziale pierwszym wprowadzone 

zostają także kluczowe dla dalszych analiz idee posthumanizmu i zwrotu ontologicznego – 

m.in. nomadyczny podmiot Rosi Braidotti, koncepcja aktora-sieci Latoura, hiperobiekty 

Timothy’ego Mortona czy witalna materia Jane Bennett. Ponadto poruszone są 

zagadnienia ekologii politycznej i krytyki wzrostu gospodarczego. Całość rozdziału zamyka 

podsumowanie przedstawionych podstaw teoretycznych oraz płynące z  nich wnioski dla 

praktyk artystycznych. Pojawia się tu zasadnicze pytanie o rolę sztuki w obliczu opisanych 

przemian myślowych i kryzysów – motyw, który zostanie rozwinięty w kolejnych częściach 

pracy. 

13



Drugi rozdział – Sztuka wobec wyzwań antropocenu – przechodzi do analizy historycznej 

oraz typologicznej strategii artystycznych podejmujących temat relacji człowieka ze 

środowiskiem. Na wstępie nakreślona zostaje ewolucja sztuki ekologicznej od lat 60. i 70. 

XX wieku: począwszy od pionierskich działań land artu i  monumentalnych ingerencji 

w  krajobraz, poprzez sztukę podejmującą ekologię codzienności i  procesualne działania 

artystyczne, aż po wątki specyficznie polskie – rodzime przykłady sztuki zaangażowanej 

ekologicznie. Następnie rozdział przygląda się nowym formom artystycznym, które 

wyłoniły się w XXI wieku. Omówiona zostaje sztuka jako narzędzie interwencji społeczno-

ekologicznej oraz praktyki inspirowane posthumanizmem, oddające głos podmiotom nie-

ludzkim. w tym kontekście pojawiają się przykłady bio-artu i wykorzystania biomateriałów, 

w  tym projekty symbiotyczne realizowane we współpracy ze zwierzętami czy roślinami. 

Poruszone są również przedsięwzięcia spekulatywne, wykorzystujące technologię i nowe 

media do krytycznego przedstawienia kryzysu ekologicznego – np. sztuka oparta na 

danych ukazująca ukryte infrastruktury oraz ślad ekologiczny współczesnych technologii. 

w dalszej części rozdziału podjęta zostaje refleksja krytyczna nad opisanymi zjawiskami. 

w sekcji poświęconej „estetyzacji katastrofy” i sztuce pozornie zaangażowanej rozważa się 

problem sytuacji, gdy artystyczne wizje katastrofy klimatycznej pozostają jedynie 

estetycznie efektownymi obrazami, nie prowadząc do realnej zmiany postaw odbiorców. 

w tym kontekście pojawia się zagadnienie greenwashingu w polu sztuki – przypadki, gdy 

instytucje artystyczne lub powierzchowne działania twórcze jedynie pozorują ekologiczne 

zaangażowanie. Osobno omówiona zostaje rola wystaw sztuki jako narzędzi narracji 

społecznej w  dobie antropocenu. Analizowane są tu przykłady istotnych ekspozycji 

kuratorskich ostatnich lat podejmujących tę tematykę, ukazując, w jaki sposób przestrzeń 

muzealna stała się miejscem budowania zbiorowej wyobraźni ekologicznej. Rozdział drugi 

kończy się diagnozą ograniczeń sprawczości sztuki ekologicznej – wskazane zostają 

bariery instytucjonalne, społeczne i  ekonomiczne, które utrudniają sztuce wywieranie 

realnego wpływu. Tym samym zasygnalizowana zostaje potrzeba poszukiwania nowych 

modeli działania artystycznego, mogących skuteczniej odpowiadać na wyzwania 

antropocenu. 

Trzeci rozdział – Postsztuka jako strategia działania i  transformacji – skupia się na 

koncepcji postsztuki jako potencjalnej odpowiedzi na zidentyfikowane wcześniej 

ograniczenia tradycyjnych form artystycznych. Na wstępie wyjaśnione zostaje, czym jest 

postsztuka, termin zaproponowany przez Jerzego Ludwińskiego, który odnosi się do 

praktyk artystycznych świadomie przekraczających granice autonomicznego świata sztuki 

i wtapiajających się w życie codzienne. Rozdział przedstawia genezę idei w których sztuka 
14



przenika się z otaczającym światem, opisywaną w tej pracy jako postsztuka, sięgając do 

koncepcji rzeźby społecznej Josepha Beuysa oraz późniejszych nurtów, takich jak 

estetyka relacyjna Nicolasa Bourriaud. Ukazane zostaje, w  jaki sposób na przestrzeni 

dekad następowało przesunięcie akcentu – od pojmowania sztuki jako autonomicznego 

obiektu ku rozumieniu jej jako relacji i  procesu. Następnie analizowane są współczesne 

przykłady strategii postsztuki w  kontekście antropocenu. Przedstawione zostają praktyki 

kolektywne i  działania mikrospołeczności artystycznych, które łączą twórczość 

z organizowaniem wspólnoty oraz alternatywną ekonomią dzielenia się. Omówione są też 

projekty artystyczno-aktywistyczne realizowane poza tradycyjnymi instytucjami – często 

w przestrzeni publicznej – działające na styku sztuki i ruchów społecznych. Pojawiają się 

tu przykłady oddolnych inicjatyw ekologicznych w Polsce, w których artyści współpracują 

z  lokalnymi społecznościami broniącymi swojego otoczenia. Rozdział trzeci podejmuje 

dyskusję nad sprawczością postsztuki: na ile tego rodzaju hybrydowe działania mogą 

przynosić realne efekty, a z jakimi napięciami wiąże się takie poszerzenie pola sztuki. Pod 

koniec tej części pojawia się pytanie, czy oddolne działania artystyczne są w  stanie 

w  dłuższej perspektywie oddziaływać systemowo, czy też pozostają jedynie inspiracją. 

Rozważane są także przypadki kontrowersji, np. doświadczenia wystawy Documenta 15, 

które unaoczniły napięcia i  ograniczenia związane z  wdrażaniem idei postsztuki na 

szerszą skalę. 

Czwarty rozdział części teoretycznej – Opolno-Zdrój jako studium przypadku – stanowi 

pogłębione studium konkretnej sytuacji, integrujące poprzednie rozważania z  analizą 

empiryczną. Niewielka miejscowość Opolno-Zdrój na Dolnym Śląsku, doświadczająca 

degradacji środowiska na skutek eksploatacji węgla brunatnego, zostaje przedstawiona 

jako laboratorium antropocenu i  jednocześnie arena oddolnych inicjatyw artystyczno-

społecznych. Na początku zarysowany zostaje kontekst tego przypadku: historia samego 

miejsca, wpływ odkrywkowej kopalni Turów na lokalną społeczność i  krajobraz, a  także 

powstanie ruchu mieszkańców walczących o ocalenie swojej miejscowości przed zagładą. 

Następnie analiza skupia się na konkretnych działaniach artystycznych powiązanych 

z  Opolnem-Zdrój. Opisane zostają projekty artystów i  aktywistów współpracujących 

z mieszkańcami – takie jak warsztaty, interwencje w przestrzeni publicznej czy artystyczne 

dokumentacje przemian krajobrazu. w  świetle teorii omówionych we wcześniejszych 

rozdziałach badane jest to, jak w praktyce realizuje się postsztuka i  sztuka ekologiczna: 

czy w  tym realnym przypadku udało się wytworzyć nową wyobraźnię przyszłości, czy 

artystyczne interwencje przełożyły się na zwiększenie świadomości lub mobilizację 

społeczną, a  także z  jakimi barierami się zderzono. Rozdział czwarty pełni zatem rolę 
15



pomostu między teorią a rzeczywistością – pozwala zweryfikować wcześniejsze ustalenia 

w kontekście konkretnego przykładu.  

Przedstawiona powyżej struktura pracy odzwierciedla logikę badawczą: od podstaw 

pojęciowych i teoretycznych antropocenu, poprzez analizę historycznych i współczesnych 

strategii sztuki ekologicznej, po refleksję nad postsztuką jako narzędziem transformacji 

i  studium przypadku w  Opolnie-Zdroju. Taki układ pozwala przejść od diagnozy kryzysu 

i ram teoretycznych do analizy konkretnych praktyk, a następnie do uogólnień dotyczących 

roli sztuki w epoce antropocenu. 

16



Rozdział 1: Antropocen 
i współczesna humanistyka 
krytyczna 

1.1. Geneza i definicje antropocenu 

Narodziny antropocenu 

Nasilający się kryzys klimatyczny i  ekologiczny o  podłożu antropogenicznym jest dziś 

faktem niepodważalnym, stanowiącym punkt wyjścia dla pojęcia antropocenu. Zarówno 

obserwacje instrumentalne, jak i badania paleoklimatyczne  jednoznacznie pokazują, że 10

globalne ocieplenie zachodzi i  jest spowodowane działalnością człowieka . 11

Międzyrządowy Zespół ds. Zmian Klimatu (IPCC) stwierdza z  całą stanowczością, iż 

obecne ocieplenie klimatu wynika głównie ze spalania paliw kopalnych i wylesiania, a 97–

98% klimatologów popiera wniosek, że zmiana klimatu jest faktem spowodowanym przez 

ludzi . Co więcej, już teraz obserwujemy negatywny wpływ zmiany klimatu na systemy 12

przyrodnicze i  społeczno-ekonomiczne, m.in. poprzez wzrost ekstremów pogodowych, 

zagrożenie bezpieczeństwa żywnościowego czy degradację ekosystemów morskich.  13

Równolegle postępuje wielkie wymieranie gatunków, tj. utrata bioróżnorodności 

nienotowana w  dziejach cywilizacji.  w  odpowiedzi na tę bezprecedensową sytuację 14

badacze różnych dyscyplin coraz częściej posługują się terminem antropocen dla opisania 

nowej kondycji planety, zdominowanej przez wpływ człowieka. 

 Paulina Płatkowska i Agnieszka Jeż-Kaflik, red., Nauka o klimacie (Warszawa: Sonia Draga 10

Wydawnictwo, 2019), 186.
 Ibid., 321.11

 Ibid.12

 Ewa Bińczyk, Epoka człowieka. Retoryka i marazm antropocenu (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 13

PWN SA, 2018), 108-109.
 Ibid., 115, 155.14

17



Pojęcie antropocenu (od gr. ánthropos – człowiek oraz kainós – nowy) wprowadzone 

zostało do dyskursu naukowego na początku XXI wieku przez Paula J. Crutzena (chemika 

atmosfery, laureata Nagrody Nobla) oraz Eugene’a F. Stoermera (biologa zajmującego się 

wodami śródlądowymi). w wydanej w 2000 r. krótkiej pracy zaproponowali oni, by uznać 

obecną epokę geologiczną za „epokę człowieka” – antropocen, podkreślając centralną rolę 

ludzkości jako czynnika geologicznego i ekologicznego.  Autorzy wskazali, że działalność 15

ludzka przeobraża Ziemię w  skali porównywalnej z  wielkimi siłami natury, a  skutki tych 

przekształceń będą widoczne w  zapisie geologicznym przez setki tysięcy lat. 

w  klasycznym artykule Crutzen i  Stoermer wymienili liczne przejawy tej planetarnej 

ingerencji człowieka: m.in. wzrost koncentracji gazów cieplarnianych (CO₂ o  ponad 30% 

powyżej poziomu preindustrialnego, CH₄ o ponad 100%), szybkie zużycie paliw kopalnych 

akumulowanych przez setki milionów lat, przekształcenie ponad połowy powierzchni 

lądów, zawłaszczenie znacznej części słodkiej wody, wywołanie tysiąckrotnie wyższego 

tempa wymierania gatunków czy emisję związków chemicznych, jak freony, wpływających 

na warstwę ozonową.  Wszystkie te zjawiska dowodzą, że człowiek stał się czynnikiem 16

geologicznym, zdolnym trwale zmienić funkcjonowanie systemu Ziemi. 

Początki antropocenu 

Od czasu ukucia terminu toczy się ożywiona debata nad tym, kiedy należałoby wyznaczyć 

początek antropocenu. Crutzen początkowo wiązał go z  rewolucją przemysłową, jednak 

w  literaturze przedmiotu pojawiły się różne propozycje granicy chronologicznej . Do 17

najważniejszych należą: 

● Koniec XVIII wieku – rewolucja przemysłowa: Crutzen i Stoermer sugerowali datę 

ok. 1780 r., czyli schyłek XVIII w., kiedy to z danych izotopowych rdzeni lodowych 

wynika początek wzrostu koncentracji CO₂ i CH₄ w atmosferze. Okres ten zbiega się 

z  wynalezieniem maszyny parowej przez Jamesa Watta (1784) i  początkiem 

industrializacji na szeroką skalę. Industrializacja zapoczątkowała lawinowy wzrost 

emisji gazów cieplarnianych, zużycia surowców i energii, urbanizacji oraz skażenia 

środowiska, co czyni koniec XVIII w. logiczną cezurą nowej epoki. To datowanie 

 Paul J. Crutzen, Eugene F. Stoermer i Will Steffen, "The 'Anthropocene", w The Future of Nature: 15

Documents of Global Change, red. Libby Robin, Sverker Sörlin i Paul Warde (New Haven: Yale University 
Press, 2013), 484.

 Ibid., 484-485.16

 Ibid,, 484.17

18



wspiera m.in. fakt odczytania w  rdzeniach lodowych wyraźnego wzrostu CO₂ od 

około 1800 r. 

● Rok 1610 – efekt wymiany kolumbijskiej: część badaczy (np. Simon L. Lewis i Mark 

A. Maslin) zaproponowała wcześniejszą datę około 1610 r., opartą na zauważalnym 

obniżeniu stężenia CO₂ w atmosferze w tym okresie. Spadek ten wiązany jest z tak 

zwaną wymianą kolumbijską – depopulacją obu Ameryk spowodowaną przez 

Europejczyków, skutkiem czego było odrodzenie się lasów na opuszczonych polach 

uprawnych i  wtórnym pochłonięciem węgla z  atmosfery. Argumentuje się, że 

kolonizacja i  globalna wymiana organizmów (roślin, zwierząt, patogenów) 

zapoczątkowały istotne zmiany ekologiczne na skalę całej planety. Przeciw tej dacie 

występują jednak autorytety w dziedzinie historii środowiskowej, jak J. R. McNeill, 

wskazując że spadek CO₂ około 1610 r. był stosunkowo niewielki w  porównaniu 

z  naturalnymi wahaniami i  nie towarzyszyły mu jeszcze systemowe zakłócenia 

funkcjonowania klimatu czy biosfery. Dlatego wielu uznaje rok 1610 raczej za 

ciekawą metaforę wpływu kolonializmu, lecz niewystarczający geologiczny sygnał 

nowej epoki. Clive Hamilton podkreśla, że w XVII w. nie doszło jeszcze do globalnej 

zmiany systemowej porównywalnej z dzisiejszą.  18

● Połowa XX wieku – Wielkie Przyspieszenie: obecnie coraz silniej przemawia za 

sobą koncepcja umieszczająca początek antropocenu w latach 40./50. XX w. wraz 

z  tak zwanym Wielkim Przyspieszeniem. Okres po 1945 r. cechuje wykładniczy 

wzrost większości wskaźników aktywności człowieka: liczby ludności, konsumpcji 

energii, produkcji przemysłowej, urbanizacji, emisji gazów cieplarnianych, użycia 

nawozów sztucznych itp. Analizy pokazują, że zmiany od około 1950 r. 

zdecydowanie wykraczają poza naturalne odchylenia Holocenu i  stanowią 

jakościowo nowy etap w  dziejach Ziemi. Za połową XX w. przemawia też 

jednoznaczny sygnał stratygraficzny: warstwa radionuklidów w  osadach 

pochodząca z  atmosferycznych testów broni jądrowej. w  latach 1945–1989 

przeprowadzono ponad 2000 wybuchów nuklearnych, a  globalne maksimum 

promieniotwórczego izotopu węgla-14 w  przyrodzie przypadło na rok 1964, co 

stanowi wyraźny jednoczesny znacznik we wszystkich archiwach geologicznych. 

Choć samo promieniowanie nie spowodowało zmian planetarnych porównywalnych 

 Ewa Bińczyk, Epoka człowieka. Retoryka i marazm antropocenu (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 18

PWN SA, 2018), 83-85.
19



z  industrializacją, sygnał ten ułatwia formalne zdefiniowanie granicy epok. 

Koncepcja Wielkiego Przyspieszenia łączy się z rozwojem nauki o systemie Ziemi, 

ponieważ dopiero globalne dane satelitarne, sieci pomiarowe i  zintegrowane 

modele komputerowe, rozwijane od lat 80. XX w., unaoczniły bezprecedensową 

skalę współczesnych zmian środowiskowych.  19

● Prehistoria i  hipoteza „wczesnego antropocenu”: niektórzy autorzy posuwają się 
jeszcze dalej. Sugerują, że wpływ człowieka na środowisko ma bardzo długą 
historię i  proponują umowny początek antropocenu nawet kilka tysięcy lat temu. 
William Ruddiman wysunął hipotezę, iż preindustrialny wzrost stężenia CO₂ (od ok. 

8 tys. lat) i CH₄ (od ok. 5 tys. lat) spowodowany rozwojem rolnictwa i wylesianiem 
mógł opóźnić nadejście epoki lodowej, co oznaczałoby, że antropogeniczne 
oddziaływanie klimatyczne zaczęło się wraz z  rewolucją neolityczną. Inni 
wskazywali na wymieranie megafauny pod koniec plejstocenu (ok. 50–10 tys. lat 
temu) jako pierwszy globalny efekt działalności Homo sapiens.  Hipoteza 20

wczesnego antropocenu pozostaje jednak mocno dyskusyjna i  jak zauważa 
Andreas Malm czy Jason W. Moore  zaciera kluczową różnicę między 
umiarkowanymi wpływami preindustrialnymi a  gwałtownym skokiem degradacji 
planetarnej w czasach nowożytnych . Ewa Bińczyk zwraca uwagę, że przesuwanie 21

początków antropocenu w  głąb przeszłości może pełnić funkcję retoryczną: jeśli 
uznamy, że „epokę bezprecedensowego wpływu człowieka” zapoczątkował już 
Homo sapiens jako gatunek, to odpowiedzialność rozmywa się na wszystkich ludzi 
w historii.  Taka interpretacja wpisuje się w narrację konserwatywną, normalizującą 22

obecny kryzys jako rzekomo naturalny bieg rzeczy. Bińczyk przytacza opinię, że 
idea „wczesnego antropocenu” bywa atrakcyjna politycznie dla środowisk 
negujących wyjątkowość współczesnej katastrofy – skoro „tak było od zawsze”, to 
globalne zmiany środowiskowe mogą wydawać się nieuniknione. w  rezultacie 
zanika poczucie pilności działania, a  odpowiedzialność za kryzys klimatyczny 
rozkłada się równomiernie na całą ludzkość, niezależnie od faktycznego wkładu 
poszczególnych społeczeństw w emisje czy degradację ekosystemów.  23

 Ibid., 86-93.19

 Ibid., 92-93.20

 Ibid. 100.21

 Ibid., 95.22

 Ibid.23

20



Kontrowersje i status formalny 

Spory o  datowanie antropocenu odsłaniają szersze napięcie między kryteriami nauk 

geologicznych a  uwikłaniem ideologicznym tego pojęcia. z  punktu widzenia stratygrafii 

nowa epoka powinna być zdefiniowana obiektywnie, przez globalny sygnał zapisany 

w  skałach (tzw. złoty gwóźdź, GSSP). Jednak, jak zauważa Bińczyk, pozornie formalna 

dyskusja geologiczna ma wyraźny wymiar retoryczny i  polityczny.  Ogromna siła 24

oddziaływania terminu antropocen wynika m.in. z  autorytetu nauk przyrodniczych. 

Zakotwiczenie debaty w  języku geologii nadało jej prestiż i  powagę, których nie miałaby 

np. propozycja nowej epoki historycznej. Określenie, że żyjemy w  epoce geologicznej 

stworzonej przez człowieka, działa na wyobraźnię o wiele silniej niż konstatacje o kryzysie 

środowiskowym w  kategoriach społecznych. Retoryka naukowa dostarcza dyskursowi 

o  antropocenie argumentów o  planetarnym ciężarze, pozwalając kontrastować skalę 

geologiczną, liczoną w tysiącach czy milionach lat, ze skalą historyczną ludzkich działań. 

Taki kontrast uświadamia nam, że współczesne społeczeństwa w  ciągu kilku dekad 

doprowadziły do zmian, które wpłyną na Ziemię przez dziesiątki lub setki tysięcy lat, np. 

opóźniając nadejście kolejnej epoki lodowej o  ok. 50 tys. lat w  konsekwencji ocieplenia 

klimatu. z  jednej strony wizja ta ma charakter alarmujący i  mobilizujący jako, że często 

mówi się o bezprecedensowej skali i ostateczności obecnych przemian, sugerując, że jest 

to ostatni moment na powstrzymanie katastrofy. z drugiej strony paradoksalnie tak rozległa 

perspektywa czasowa może wywoływać efekt odwrotny: poczucie przytłoczenia ogromem 

problemu i  marazm decyzyjny. Bińczyk ostrzega, że przedstawianie antropocenu 

w  kategoriach niemal geologicznego „przeznaczenia” ludzkości może rodzić fatalizm 

i zobojętnienie. Politycy skupieni na kadencyjnych cyklach mogą uznać zmiany sięgające 

setek lat za zbyt odległe, by się nimi przejmować . w  ten sposób retoryka 25

eschatologiczna, jako groźba końca cywilizacji czy „piekielne scenariusze przyszłości” 

w mediach, bywa równoważona przez retorykę denializmu i bierności, składając się na to, 

co Bińczyk nazywa „retoryką i  marazmem antropocenu”, tj. pojawia się mnogość 

dyskursów o  zagładzie, idąca w  parze z  brakiem realnych działań . Przy wszystkich 26

zastrzeżeniach, samo pojęcie pozostaje jednak niezwykle cenne jako rama interpretacyjna 

współczesności, stanowiąc wyzwanie rzucone tradycyjnemu myśleniu o świecie i miejscu 

człowieka. 

 Ibid., 93.24

 Ibid., 94.25

 Ibid., 29.26

21



Warto zaznaczyć, że kontrowersje geologiczne nie unieważniają politycznego, 

ekologicznego ani filozoficznego znaczenia antropocenu. Nawet jeśli ostatecznie 

społeczność stratygraficzna nie zatwierdzi nowej epoki, idea „epoki człowieka” już na 

trwałe weszła do obiegu intelektualnego i  publicznego. Pod koniec lat 2010. antropocen 

stał się pojęciem kluczowym w  humanistyce środowiskowej i  studiach nad nauką. 

Jednocześnie stanowi płaszczyznę dialogu humanistów z  przyrodnikami, zmuszając do 

przekroczenia podziału na „dwie kultury” nauk . Dipesh Chakrabarty zacytowany w części 27

recenzenckiej książki The Anthropocene Evy Horn i  Hannes Bergthaller, wskazuje, że 

antropocen jako postulowana nowa epoka geologiczna jest zarazem terminem naukowym 

i popularnym, uwikłanym w spory, które jednak głęboko wpłynęły na myśl humanistyczną 

naszych czasów. Pojęcie to skłania filozofów, socjologów, artystów do ponownego 

przemyślenia kategorii takich jak „natura”, „historia”, „sprawczość” czy „odpowiedzialność” 

w  kontekście globalnej zmiany planetarnej. Bruno Latour wskazuje, że wejście 

w  antropocen podważa nowożytną koncepcję Natury jako stałego, obojętnego tła dla 

ludzkich działań. w  jego ujęciu Ziemia, określana metaforycznie jako Gaia, stała się 

aktywnym aktorem, który „nie jest już obojętny na to, co robimy” . Latour pisze, że 28

Antropocen można zdefiniować jako wielopostaciową reakcję Ziemi na nasze poczynania, 

a Gaia urasta do roli trzeciej strony w każdym ludzkim konflikcie. Innymi słowy, w dobie 

antropocenu ludzkość nie działa już w  pustce. System planetarny odpowiada na naszą 

cywilizację sprzężeniami zwrotnymi (zmianą klimatu, degradacją biosfery, zakwaszeniem 

oceanów itd.), co przypomina uwikłanie w  „stan wojny” z  pozaludzkim przeciwnikiem.  29

Latour podkreśla, że nie ma już jednego suwerennego „Prawa Natury”, które 

gwarantowałoby stabilność, a my musimy punkt po punkcie odkrywać reakcje sprawczości 

nieludzkich i nauczyć się swoistej dyplomacji z Gaią zamiast traktować planetę jak bierne 

tło. Ta diagnoza wiąże się z  postulatem porzucenia iluzji „globalnego zarządcy”. Latour 

krytykuje zarówno technokratyczne wizje inżynierii planety, jak i apokaliptyczne marzenia 

o „całkowicie spacyfikowanej kuli ziemskiej”, które okazują się utopią. Zamiast tego Latour 

proponuje nowy układ polityczny, w  którym uznajemy współzależność ludzkich 

społeczeństw i ziemskich systemów oraz negocjujemy warunki przetrwania w zmienionym 

środowisku . 30

  Eva Horn i Hannes Bergthaller, The Anthropocene: Key Issues for the Humanities (Nowy Jork: Routledge, 27

2020), 6.
 Bruno Latour, Facing Gaia: Eight Lectures on the New Climatic Regime (Cambridge, MA: Polity Press, 28

2017), 238.
 Ibid.29

 Ibid. 283.30

22



O doniosłości pojęcia antropocenu świadczy fakt, że mimo niepewności co do formalnego 

statusu, utworzono w  2009 r. oficjalną Grupę Roboczą ds. Antropocenu przy 

Międzynarodowej Komisji Stratygrafii. Przez ponad dekadę interdyscyplinarny zespół 

badaczy gromadził dowody stratygraficzne przemawiające za wydzieleniem nowej epoki. 

w 2016 r. grupa ta zarekomendowała formalne ogłoszenie antropocenu epoką następującą 

po holocenie. Jednak proces formalizacji napotkał opór części środowiska geologów, 

argumentujących, że z  punktu widzenia stratygrafii upłynęło zbyt mało czasu, by 

wyodrębnić pełnoprawną epokę. Kulminacją tych sporów była decyzja ogłoszona w marcu 

2024 r., w  której Podkomisja Stratygrafii Czwartorzędu przy IUGS odrzuciła wniosek 

o  ustanowienie antropocenu nową epoką geologiczną . Jak relacjonował Richard 31

Heinberg, członkowie komisji zgodzili się co do tego, że ludzkość faktycznie zmienia 

Ziemię. Większość uznała jednak, iż zmiany te lepiej postrzegać jako wydarzenie 

katastrofalne w  skutkach, lecz stosunkowo krótkotrwałe, analogiczne do masowego 

wymierania czy uderzenia asteroidy, a nie początek pełnej epoki w sensie geologicznym. 

Decyzja ta, choć rozczarowująca dla zwolenników formalizacji, wynika z konserwatyzmu 

metodologicznego geologów. Epoki w  skali stratygraficznej trwają zwykle miliony lat, 

tymczasem antropocen rozumiany choćby od 1950 r., to raptem kilka dekad, czyli 

mrugnięcie oka w  dziejach Ziemi . Część badaczy podważa zasadność tej decyzji 32

i  wskazuje, że ma ona również wymiar polityczny. Bez względu jednak na uznanie 

formalne, idea antropocenu pozostaje naukowo i  społecznie nośna. Jak pisze Bińczyk, 

nawet jeśli geolodzy nie przyznają nam oficjalnie nowej epoki, „dwa pozostałe sensy 

terminu antropocen i  tak pozostaną aktualne” . Antropocen, jako etap w historii systemu 33

Ziemi, potwierdzony przez nauki o  Ziemi, pokazujące globalne przekroczenie granic 

planetarnych, oraz antropocen jako rama refleksji humanistycznej nad relacją człowieka 

z resztą przyrody, jest nadal aktualny. w obu tych wymiarach pojęcie to spełnia istotną rolę 

mobilizującą wyobraźnię i integrującą wysiłki badawcze. 

Podsumowując, geneza antropocenu wyrasta z  uświadomienia sobie planetarnej skali 

kryzysu wywołanego przez człowieka – kryzysu klimatycznego i  ekologicznego, który 

zmusza do przekroczenia dotychczasowych podziałów między naturą a  kulturą. Choć 

wokół definicji i  początku antropocenu toczą się spory (zarówno merytoryczne, jak 

 Richard Heinberg, "Nie antropocen, ale Wielki Pożar," Krytyka Polityczna, 24 czerwca 2021, https://31

krytykapolityczna.pl/nauka/nie-antropocen-ale-wielki-pozar/ (dostęp 30 marca 2024).
 Ibid.32

 Ewa Bińczyk, Epoka człowieka. Retoryka i marazm antropocenu (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 33

PWN SA, 2018), 93.
23



i  ideologiczne), a  formalny status geologiczny pozostaje niepewny, kategoria ta okazała 

się niezwykle płodna poznawczo. Stanowi ona wspólny punkt odniesienia dla nauk 

przyrodniczych i  humanistycznych, symbolizując nową epokę świadomości wzajemnego 

powiązania losu ludzkości z  funkcjonowaniem Ziemi jako całości. w kolejnych częściach 

pracy zobaczymy, jak kryzys wyobraźni, idee posthumanizmu, spekulatywne ontologie czy 

krytyka wzrostu starają się odpowiedzieć na to wyzwanie epoki człowieka. 

1.2. Kryzys wyobraźni i konieczność nowych narracji 

Pojęcie antropocenu, zaproponowanego na początku XXI wieku przez Paula Crutzena 

i  Eugena Stoermera, wywołała szeroką dyskusję nie tylko w  naukach o  Ziemi, ale 

i  w  filozofii oraz naukach społecznych. w  obliczu narastającego kryzysu klimatycznego 

epoki antropocenu wielu badaczy diagnozuje dotkliwy kryzys wyobraźni oraz swoisty 

epistemologiczny marazm, czyli intelektualną stagnację, która utrudnia wyobrażenie sobie 

alternatywnej przyszłości. Ewa Bińczyk wskazuje, że dyskurs wokół antropocenu cechuje 

pesymizm i retoryka impasu, prowadzące do utraty zdolności projektowania pozytywnych 

wizji zmian. Jej zdaniem żyjemy w czasach „poznawczej inercji wyobrażeniowej ”, gdzie 34

społeczeństwo odwraca się od przyszłości, koncentrując na teraźniejszości i  powielaniu 

status quo. Bińczyk zauważa, że proponowane rozwiązania wybiegające poza model 

business as usual (ciągłego wzrostu i konsumpcji) są powszechnie uznawane za utopijne 

lub naiwne, co skutkuje odrzucaniem wszelkich alternatyw już na wstępie. w  rezultacie 

dominująca staje się wizja „końca przyszłości”, niemożności wyobrażenia sobie świata 

innego niż obecny. Jak przyznaje badaczka, „w metaforycznym sensie już utraciliśmy 

przyszłość, stawiając na nieskończone kopiowanie teraźniejszości”.  Ta symboliczna 35

utrata objawia się intelektualnym paraliżem. Łatwiej jest dziś – parafrazując znany slogan, 

wyobrazić sobie zagładę świata niż kres kapitalizmu. Bińczyk podkreśla, że refleksja nad 

antropocenem skoncentrowała się na wizji własnego wymarcia ludzkości i  katastrofy, 

zamiast inspirować do szukania nowych dróg rozwoju.  w  dyskusjach tych pobrzmiewa 36

przekonanie o braku „pomysłu na przyszłość” i nieuchronności nadciągającej apokalipsy, 

co podkopuje wiarę w sprawczość społeczną. 

 Ewa Bińczyk, Uspołecznianie antropocenu. Ekowerwa i ekologizowanie ekonomii (Toruń: Wydawnictwo 34

Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2023), 135.
 Ibid. 133.35

 Ibid. 135.36

24



Równocześnie wraz z uświadomieniem sobie, że działalność ludzka stała się globalną siłą 

geologiczną, pojawiła się potrzeba nowych ram pojęciowych do zrozumienia relacji 

człowieka z resztą przyrody. Już pod koniec XX wieku niektórzy myśliciele kładli podwaliny 

pod taką zmianę myślenia, krytykując tradycyjne dualizmy i antropocentryczne założenia 

nowoczesności.  Filozoficzne nurty rozwijane przez autorów takich jak Bruno Latour czy 37

Donna J. Haraway przygotowały grunt pod obecne posthumanistyczne i  ontologiczne 

ujęcia antropocenu. Zgodnie z  klasyfikacją Ewy Bińczyk, w  dzisiejszych debatach 

o  antropocenie można wyróżnić m.in. postnaturalistyczną narrację krytyki 

antropocentryzmu (reprezentowaną przez Donnę Haraway, Brunona Latoura, Isabelle 

Stengers czy Dipesh Chakrabarty) oraz eko-marksistowski dyskurs Kapitałocenu 

(związany z  Jasonem W. Moore’em, Ianem Angusem i  innymi).  Poniżej przedstawiono 38

chronologicznie kluczowe idee tych nurtów oraz ich przenikanie się, co wyznacza spójny 

punkt startowy dla dalszych rozważań o  posthumanizmie i  zwrocie ku ontologii 

spekulatywnej. 

Przełamanie podziału natura–kultura 

Już w  latach 80. i  90. XX wieku pojawiły się wpływowe koncepcje filozoficzne 

kwestionujące ostre rozdzielenie świata ludzkiego i  naturalnego, które leżało u podstaw 

nowoczesnej wizji świata. Bruno Latour, francuski antropolog i  socjolog nauki, w głośnej 

pracy We Have Never Been Modern (1991) dowodził, że tzw. „Konstytucja 

nowoczesności” opiera się na fikcyjnym podziale na dwa odrębne porządki: Naturę 

i Kulturę . Latour przekonywał, iż podział ten nigdy nie istniał w sposób absolutny. Świat 39

realny zawsze tworzyły hybrydy i  sieci relacji łączące czynniki ludzkie i  pozaludzkie. 

w odpowiedzi na iluzję „nowoczesnego” oczyszczenia świata z hybryd zaproponował on 

koncepcję aktorów-sieci, czyli model zbiorowości, w  którym wszyscy aktorzy, tj. ludzie, 

zwierzęta, obiekty techniczne, instytucje, a  nawet fakty naukowe, współdziałają na 

równych prawach, starając się mobilizować sojuszników i  trwać w  sieci powiązań. Taka 

symetryczna ontologia znosi uprzywilejowanie człowieka jako jedynego sprawcy, 

a  sprawczość rozdzielona jest między byty ludzkie i  pozaludzkie.  Tym samym Latour 40

stworzył podwaliny pod myślenie „ponowoczesne”, w  którym pojęcie społeczeństwa 

 Ibid. 168.37

 Ibid. 121.38

Bruno Latour, We Have Never Been Modern, tłum. Catherine Porter (Cambridge, MA: Harvard University 39

Press, 1993), 13.
 Ibid. 168.40

25



zostaje zastąpione pojęciem szerszej zbiorowości złożonej z  ludzi oraz pozaludzkich 

czynników.  Już u progu epoki antropocenu wskazał więc drogę do szerszego ujęcia 41

podmiotowości, jako rozproszonej w kolektywie istot ludzkich i nieludzkich, co okazało się 

kluczowe dla późniejszych ontologii środowiskowych. 

Niezależnie od Latoura, ale w zbliżonym duchu Donna J. Haraway, amerykańska filozofka 

i  badaczka nauki, rozwijała w  tym samym okresie idee podważające antropocentryzm 

i esencjalizm gatunkowy. w eseju a Cyborg Manifesto (1985) Haraway wprowadziła postać 

cyborga jako symbol zniesienia tradycyjnych granic między człowiekiem a  zwierzęciem, 

organizmem a maszyną, naturą a kulturą. Argumentowała, że w późnym XX wieku granica 

między ludźmi a  innymi istotami żywymi została już “całkowicie naruszona”. Badania 

biologiczne i  ruchy ekologiczne pokazały ciągłość i  powiązania między ludźmi 

a  zwierzętami, podważając mit wyjątkowości Homo sapiens.  Podobnie rozmyciu uległ 42

podział na to, co naturalne i  sztuczne: nowe technologie oraz biologia molekularna 

sprawiły, że maszyny stały się niesamowicie ożywione, a  organizmy niepokojąco 

obezwładnione przez technikę.  Haraway proponowała więc myślenie hybrydowe, 43

posthumanistyczne, w  którym ani natura, ani człowiek nie istnieją w  pierwotnej, 

niezmienionej postaci, lecz są tylko splątane byty cyborgiczne, łączące cechy biologiczne 

i techniczne. Ta prowokacyjna metafora wskazywała na potrzebę odrzucenia tradycyjnych 

dualizmów i  stworzenia nowych opowieści o  tożsamości gatunkowej i  relacji człowieka 

z resztą świata. Idee Haraway inspirowały feministyczne i naukowo-techniczne studia nad 

społeczeństwem, podkreślając „przyjemność z powiązań” między ludźmi a innymi istotami 

oraz krytykując dążenie do czystych podziałów.  Zarówno prace Latoura, jak i Haraway 44

z końca XX wieku przygotowały grunt pod porzucenie antropocentrycznego paradygmatu 

i zapowiadały zwrot ku bardziej relacyjnym i postnaturalnym ujęciom świata, niezbędnym 

do filozoficznego uchwycenia fenomenu antropocenu. 

Gaia, Chthulucene i Kapitałocen: ontologiczne propozycje XXI wieku 

W miarę jak po roku 2000 świadomość kryzysu planetarnego rosła, filozofowie i teoretycy 

społeczni zaczęli adaptować postnaturalistyczne i  spekulatywne idee do analizy samego 

zjawiska antropocenu. Powstały wówczas liczne nowe koncepcje i  neologizmy, mające 

 Ibid.41

 Donna J. Haraway, Manifestly Haraway (Minneapolis: University of Minnesota Press, 2016), 9-10, 42

ProQuest Ebook Central.
 Ibid. 11.43

 Ibid. 9-10.44

26



oddać specyfikę epoki dominacji człowieka i  zaproponować jej krytyczne reinterpretacje. 

Jedną z ważnych linii tej debaty była próba zepchnięcie na margines terminu „Antropocen” 

i  zastąpienie go innymi nazwami, które lepiej wskazywałyby na źródła oraz charakter 

globalnych przemian. 

Jason W. Moore, historyk i socjolog środowiskowy, zaproponował pojęcie Kapitałocenu  45

jako alternatywę dla antropocenu. Moore i inni badacze tego nurtu argumentują, że to nie 

abstrakcyjna „ludzkość” jako całość odpowiada za dewastację planetarną, lecz 

specyficzny system kapitalistycznej gospodarki rozwijanej od kilku stuleci. Żyjemy nie tyle 

w  epoce człowieka, ile w  „erze kapitału”, która przeorganizowała relacje ludzi z  resztą 

przyrody na skalę planetarną. Moore ujmuje historię ostatnich 500 lat jako proces 

kształtowania ekologii-świata, w  której kapitalizm integruje działalność gospodarczą 

z eksploatacją przyrody w jedną całość.  w takim ujęciu kapitalizm to sposób organizacji 46

natury jako całości, włączający zarówno procesy ekonomiczne, jak i ekologiczne. Ludzkie 

instytucje (klasy, imperia, rynki itd.) nie tylko przekształcają środowisko, lecz same są 

przez to środowisko kszta łtowane. Koncepcja Kapita łocenu koryguje więc 

uniwersalistyczną narrację antropocenu, wskazując konkretnego „sprawcę” zmian, 

tj.  globalny system kapitalistyczny. System napędzany logiką zysku i  nieograniczonego 

wzrostu, odpowiedzialny za przemiany geologiczne od odkrycia Nowego Świata, przez 

rewolucję przemysłową, po neoliberalną globalizację. Moore i  współautorzy wzywają 

wprost do „postawienia nieadekwatnego terminu Antropocen na swoim miejscu” i przyjęcia 

bardziej trafnego określenia epoki kapitału. Taka diagnoza ma oczywiście również wymiar 

polityczny sugerując, że wyzwania antropocenu (np. zmiana klimatu) nie zostaną 

rozwiązane bez zakwestionowania globalnego kapitalizmu jako systemu organizacji 

świata. 

Inną odpowiedzią na niedoskonałości terminu „antropocen” były propozycje pochodzące 

ze środowisk feministycznych i  posthumanistycznych, zwłaszcza od Donny Haraway. 

Haraway podobnie jak Moore zwraca uwagę, że słowo antropocen niewłaściwie przypisuje 

winę całemu gatunkowi ludzkiemu, podczas gdy realnie odpowiedzialność i sprawczość są 

zróżnicowane historycznie, klasowo czy geograficznie. Od około 2012 roku zaczęła więc 

posługiwać się pobudzającymi wyobraźnię neologizmami: Kapitalocen (przejmując termin 

m.in. od Moore’a) czy Plantationocene, a  przede wszystkim własnym pojęciem 

 Jason W. Moore, red., Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Crisis of Capitalism 45

(Oakland, CA: PM Press, 2016), 5.
 Ibid.,113.46

27



Chthulucenu.  To ostatnie odwołuje się do greckiego khthôn (Ziemia, gleba)  47 48

i  mackowatych stworzeń , by zasugerować nowe ramy czasowe i  konceptualne dla 49

naszej epoki. Chthulucen w ujęciu Haraway to czas „wynurzania się z ziemi”, epoka współ-

istnienia gatunków, wzajemnych powiązań i  glebowej pracy u podstaw, przeciwstawiona 

antropoceńskiej opowieści o  dominacji człowieka. Haraway, idąc tropem filozofki Eileen 

Crist, krytykuje dominującą narrację antropocenu jako kolejny „prometejski autoportret” 

ludzkości, w którym człowiek jawi się jako wszechmocny bohater (nawet jeśli tym razem 

negatywny).  w  Chthulucenie natomiast centrum opowieści zajmują relacje i  procesy 50

symbiotyczne: Haraway, za Lynn Margulis, pisze o  świecie jako o  „wspólnocie 

holobiontów”, czyli organizmów złożonych z  wielu gatunków żyjących w  symbiozie 

(np.  człowiek ze swoją florą bakteryjną) , oraz nawołuje do „stawania się krewnymi” 51

pomiędzy gatunkami.  Postuluje etykę wielogatunkowej odpowiedzialności, swoistą 52

ekologiczną sprawiedliwość obejmującą nie tylko ludzi, ale i  inne istoty. Takie podejście 

wymaga, by porzucić zarówno dawny humanizm oparty na wyjątkowości człowieka, jak 

i czysto katastroficzną narrację o zagładzie. Zamiast tego Haraway proponuje “staying with 

the trouble”, czyli „trwanie przy kłopotach”, ucząc się życia i umierania na zdewastowanej 

Ziemi wspólnie z  innymi gatunkami, bez ucieczki w  technokratyczne utopie ani 

w apokaliptyczną rezygnację. w duchu tej filozofii, antropocen to okazja do namysłu nad 

nowymi formami pokrewieństwa i  odpowiedzialności, a  nie tylko geologiczna epoka do 

formalnego ogłoszenia. 

Równolegle Isabelle Stengers, belgijska filozofka nauki, rozwijała namysł nad politycznymi 

i  ontologicznymi implikacjami antropocenu, posługując się figurą Gai.  w  eseju In 53

Catastrophic Times: Resisting the Coming Barbarism (2015) i  innych tekstach Stengers 

przestrzega przed zbyt łatwym wpisaniem antropocenu w  narrację o  „Ludzkości, która 

obudziła się i uratuje planetę”.  Zwraca uwagę, że zawrotna kariera terminu antropocen – 54

od eksplozji konferencji i  publikacji po entuzjazm mediów – może oznaczać narodziny 

 Donna J. Haraway, Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene (Durham: Duke University 47

Press, 2016), 31, 47, 101.
 Ibid., 173.48

 Ibid., 31-32, 101.49

 Ibid. 49-50.50

 Ibid., 60.51

 Ibid., 103.52

 Isabelle Stengers, In Catastrophic Times: Resisting the Coming Barbarism (London: Open Humanities 53

Press we współpracy z meson press, 2015), 44. https://openhumanitiespress.org/books/titles/in-catastrophic-
times.html (dostęp 23 marca 2023)

 Ibid., 9-10.54

28

https://www.google.com/search?q=https://openhumanitiespress.org/books/titles/in-catastrophic-times.html
https://www.google.com/search?q=https://openhumanitiespress.org/books/titles/in-catastrophic-times.html
https://www.google.com/search?q=https://openhumanitiespress.org/books/titles/in-catastrophic-times.html


nowej wielkiej opowieści o Człowieku w roli świadomego zarządcy Ziemi. Taka opowieść 

budzi jej niepokój, ponieważ to abstrakcyjny Człowiek (pisany wielką literą) może stanąć 

znów w  centrum narracji, podczas gdy realne struktury władzy i  kapitału pozostają 

nietknięte. Stengers wskazuje, że łatwo tu o  ideologiczną pułapkę: skoro “to my, ludzie, 

zrobiliśmy bałagan”, to “my go posprzątamy”, co może legitymizować technokratyczne 

zapędy i  wzmocnienie kontroli elit nad społeczeństwem w  imię ratowania planety.  55

Filozofka proponuje inne ujęcie, mówiąc o  „wtargnięciu Gai” jako o  wydarzeniu, które 

wymusza na ludzkości porzucenie dotychczasowych nawyków myślenia. Gaja, rozumiana 

nie mitycznie, lecz jako uosobienie reagującej Ziemi, nie jest według Stengers ani 

dobrotliwą Matką, ani mściwym bóstwem, lecz raczej uosabia złożony splot procesów bio-

geofizycznych, które wymykają się ludzkim próbom pełnej kontroli.  Wtargnięcie Gai 56

oznacza, że to planeta stawia warunki. Zmiany klimatyczne i  inne skutki naszej 

działalności są głosem Ziemi, którego nie da się uciszyć. w  związku z  tym Stengers 

nawołuje do „odczarowania” katastrofy oraz uznania, że nie ma prostych technicznych 

rozwiązań, a także do oddolnego oporu przed popadnięciem w barbarzyństwo jak choćby 

autorytarne reakcje na kryzys. Co ważne, autorka podkreśla też rolę kapitalizmu: jej 

zdaniem, jeśli nic się nie zmieni, epoka nazwana ewentualnie Kapitałocenem będzie 

bardzo krótka i zakończy się gwałtownie.  Dostrzega więc zbieżność z diagnozą Moore’a. 57

Zarazem wskazuje, że nie wiemy, czy zdołamy w  porę stworzyć nowe formy zbiorowej 

inteligencji politycznej, aby sprostać wyzwaniom, ale od tego może zależeć, jakie będzie 

„umieranie” naszej cywilizacji. Myśliciele tacy jak Stengers czy Latour, który również 

odnosił się do koncepcji Gai, kładą nacisk na konieczność radykalnej zmiany sposobu 

myślenia o  polityce w  epoce kryzysu ekologicznego. Postulują oni tworzenie nowych 

kolektywów z udziałem nie-ludzi, oraz odejście od modernistycznej wiary w nieograniczony 

postęp.  Te ontologiczne propozycje (Kapitałocen, Chthulucen, Gaia) choć różne, 58

wszystkie wskazują na głęboką współzależność pomiędzy naturą a kulturą, oraz potrzebę 

zmiany paradygmatu filozoficznego w obliczu antropocenu. 

Marazm antropocenu 

Pod koniec drugiej dekady XXI wieku polska filozofka nauki Ewa Bińczyk dokonała 

wszechstronnej analizy powyższych debat, wskazując zarówno ich osiągnięcia, jak 

 Ibid., 8-9.55

 Ibid., 43-44.56

 Ibid., 10.57

 Bińczyk, Uspołecznianie antropocenu, 168.58

29



i  słabości. w  książce Epoka człowieka. Retoryka i  marazm antropocenu (2018) Bińczyk 

zwraca uwagę, że dyskurs o  antropocenie często oscyluje między efektownymi 

metaforami a  bezsilnością praktyczną. Autorka wyróżnia, wspomniane już główne nurty 

narracji, między innymi naukowy (naturalistyczny), postnaturalistyczny (posthumanis-

tyczny) oraz krytyczne dyskursy Kapitałocenu.  Postnaturalizm (Haraway, Latour, 59

Stengers, Chakrabarty) wnosi do debaty nowe, ważne pojęcia i perspektywy ontologiczne, 

konsekwentnie przekraczając dualizm natura/kultura. Posthumaniści w  ramach zwrotu 

ontologicznego próbują, jak pisze Bińczyk, wyjść poza tradycyjne opozycje i wypracować 

język opisu „wspólnot więcej-niż-ludzkich”. Filozofka zauważa jednak, że temu nurtowi 

można postawić pytanie o  komunikatywność i  skuteczność.  Przytacza krytykę Alfa 60

Hornborga, który zarzuca Haraway, Tsing czy Latourowi tworzenie narracji pełnych 

poetyckich metafor, niejasnego żargonu i  luźnych skojarzeń. w  opinii Hornborga 

(reprezentanta perspektywy eko-marksistowskiej) istnieje ryzyko, że marnujemy energię 

intelektualną na zbyt spekulatywne wizje, podczas gdy pilny kryzys ekologiczny wymaga 

konkretnych, klarownych analiz i działań.  Bińczyk zgadza się, że pewna mglistość stylu 61

posthumanistycznego może utrudniać dotarcie do szerszej publiczności czy decydentów. 

z drugiej strony przyznaje, że idee te odgrywają ważną rolę demaskując ukryte założenia 

antropocentryczne i inspirując do myślenia alternatywnego. 

Istotnym punktem krytycznym Bińczyk jest wskazanie, iż w wielu filozoficznych narracjach 

antropocenu brakuje refleksji nad działaniami instytucjonalnymi i  politycznymi. w  swoich 

analizach autorka zauważa, że wobec bezprecedensowego wyzwania destabilizacji 

klimatu razi pominięcie potrzeby zdecydowanych działań regulacyjnych i wzmocnienia roli 

państw.  Zachwyt nad ontologiczną „zmianą paradygmatu” nie może zastępować pytania 62

co realnie robić, by powstrzymać najgorsze scenariusze? Bińczyk argumentuje, że do 

dyskusji o  ochronie systemów planetarnych i  dekarbonizacji gospodarki muszą zostać 

włączone dyscypliny skupione na konkretnych mechanizmach społeczno-ekonomicznych, 

takie jak ekonomia, prawo, nauki polityczne.  Postulaty te wynikają z przeświadczenia, że 63

potrzebujemy jednocześnie transformacji wyobraźni i  skutecznej polityki. Konieczna jest 

zatem, zarówno zmiana sposobu myślenia o miejscu człowieka w systemie ziemskim, co 

 Ibid., 120-121.59

 Ibid., 168.60

 Ibid., 108-109.61

 Ibid.62

 Ibid., 168.63

30



zapewnili posthumaniści i ontologie spekulatywne, jak i przełożenie tej nowej świadomości 

na realne działania zbiorowe.  

Podsumowując, od przełomu XX i  XXI wieku dokonała się zasadnicza ewolucja myśli 

filozoficznej, która dziś pozwala lepiej uchwycić wyjątkowość sytuacji antropocenu. 

Kluczowi myśliciele, od Latoura i  Haraway, przez Stengers, Moore’a po Bińczyk, 

stopniowo rozszerzali nasze rozumienie sprawczości i  podmiotowości poza gatunek 

ludzki. Ich idee wzajemnie się przenikały: Latour inspirował ontologów spekulatywnych, 

Haraway polemizowała z  Moore’em, jednocześnie przejmując od niego pojęcie 

Kapitałocenu, Stengers i Latour zgodnie mówili o Gai jako wyzwaniu dla polityki, wszyscy 

zaś przyczynili się do osłabienia „monopolu człowieka” na opisywanie świata. Dzięki temu 

dziś dysponujemy bogatym zestawem pojęć, takich jak hybrydy, sieci, aktanty, holobionty, 

Gaia, Chthulucen, Kapitałocen, które pomagają myśleć o  epoce antropocenu nie jako 

o  banalnym triumfie lub klęsce ludzkości, lecz jako o  złożonym splocie procesów 

naturalno-społecznych. Ten filozoficzny punkt wyjścia umożliwia przejście do kolejnego 

etapu rozważań. Kontynuując naszą analizę, zobaczymy, w  jaki sposób myśl 

posthumanistyczna konkretyzuje się w  nowych ontologiach i  jakie konsekwencje niesie 

zerwany pakt modernizmu dla przyszłości myśli filozoficznej w antropocenie.  

1.3. Posthumanizm i ontologie spekulatywne w epoce 

antropocenu 

Sekcje 1.1 i 1.2 wykazały, że współczesna dotąd wizja człowieka jako „miary wszystkich 

rzeczy” utraciła swoją stabilność. Pojawia się wręcz lęk przed usunięciem „Człowieka” 

z  centralnej pozycji w  świecie . Równocześnie nauka i  filozofia kwestionują sztywny 64

podział na to, co naturalne i to, co kulturowe, proponując ich ścisłą ciągłość. Jak zauważa 

Rosi Braidotti, na gruncie filozofii monistycznej dochodzi do odrzucenia dualizmu, 

zwłaszcza dychotomii natury i  kultury, na rzecz podkreślenia samoorganizującej mocy 

żywej materii . w  obliczu antropocenu potrzebujemy zatem nowych kategorii myślenia, 65

które przekroczą antropocentryzm oraz dualistyczne podziały, umożliwiając całościowe 

ujęcie relacji człowieka ze światem nie-ludzkim. 

 Rosi Braidotti, Po człowieku, przeł. Emilia Konopka (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2014), 49.64

 Ibid., 48.65

31



W odpowiedzi na te wyzwania wyłaniają się nurty filozoficzne określane zbiorczo mianem 

posthumanizmu oraz nurty ontologii spekulatywnej (w tym nowego materializmu). Łączy je 

zwrot ku przekraczaniu tradycyjnego humanizmu: uznanie sprawczości nie-ludzkich bytów, 

zatarcie granic między człowiekiem a  „naturą” oraz poszukiwanie nowych sposobów 

myślenia o  podmiotowości, etyce i  materii w  epoce planetarnego kryzysu. Poniżej 

omówione zostaną kluczowe propozycje Rosi Braidotti, Karen Barad, Timothy’ego Mortona 

i Jane Bennett, filozofek i filozofów, których idee posthumanizmu i nowej ontologii stanowią 

istotną odpowiedź na problemy antropocenu. Na zakończenie wskazane zostanie 

znaczenie tych koncepcji dla współczesnej sztuki, zarówno jako ram metodologicznych 

badań, jak i źródła twórczych inspiracji dla artystów mierzących się z wyzwaniami epoki 

antropocenu. 

Posthumanizm nomadyczny 

Rosi Braidotti proponuje wizję podmiotu postludzkiego, która podważa esencjalizm 

i  tradycyjny podmiot humanistyczny. w koncepcji inspirowanej filozofią Gilles’a Deleuze’a 

i Félixa Guattariego, Braidotti rozwija ideę „podmiotu nomadycznego” , czyli tożsamości 66

rozumianej nie jako stała istota, lecz procesualna, wielowymiarowa konstrukcja 

pozostająca w  ciągłym stawaniu się. Nomadyczność jako kondycja i  struktura podmiotu 

oznacza funkcjonowanie na przecięciu wielu kategorii i brak możliwości pełnej identyfikacji 

z jednym miejscem, czasem czy przynależnością. w tym ujęciu, współczesny podmiot jest 

hybrydowy i niejednorodny. Braidotti zauważa, że „wszyscy – choć pewnie w nierównym 

stopniu – jesteśmy dziś hybrydami” . Nomadyzm w ujęciu Braidotti nie implikuje jednak 67

“braku zakorzenienia” lecz podkreśla złożoność i  niejednoznaczność wielokrotnej 

przynależności jednostki do rozmaitych miejsc, tożsamości i  porządków społecznych, 

która cechuje nas w warunkach kondycji postludzkiej.  68

Braidotti krytykuje pogląd o stałej, uniwersalnej naturze „Człowieka” jako centrum. Podmiot 

postludzki zostaje odsunięty z  centralnej pozycji. w  miejsce dawnego podmiotu 

autonomicznego pojawia się podmiot relacyjny , z definicji istniejący tylko poprzez relacje 69

z innymi, zarówno ludzkimi, jak i nie-ludzkimi. Braidotti określa podmiot właśnie jako splot 

sił, efekt relacji, w  jakie wchodzi on z  innymi bytami w swoim otoczeniu . Ten zwrot ku 70

 Ibid., 190.66

 Ibid., 37.67

 Ibid.68

 Ibid., 314-315.69

 Ibid.70

32



relacyjności oznacza, że granice między „ja” a  „innymi” (w tym innymi gatunkami, 

zwierzętami, maszynami) ulegają upłynnieniu: podmiot ma przepuszczalne granice 

i pozostaje w stanie nieustannych interakcji ze światem. 

Na gruncie etycznym posthumanizm Braidotti rozwija ideę etyki postludzkiej, która 

wykracza poza ramy antropocentryczne. Skoro podmiot nie jest już wyłącznym centrum 

wartości, etyka musi objąć także „innych mieszkańców planety” , takie jak zwierzęta, 71

organizmy, a  nawet elementy technologiczne. Braidotti wprowadza tu pojęcie 

wielogatunkowości, postulując uznanie wspólnoty losu ludzkiego i  nie-ludzkiego oraz 

rozwijanie odpowiedzialności etycznej wobec życia jako takiego, a  nie tylko życia 

ludzkiego. Taka zoe-centryczna perspektywa (od greckiego zoé, życie) zakłada, że 

podmiot postludzki jest wrażliwy na sprawczość i cierpienie bytów pozaludzkich, zwierząt, 

ekosystemów, oraz że w  dobie antropocenu tradycyjne humanistyczne ramy moralności 

wymagają przeformułowania.  Braidotti łączy tu analizę biowładzy i  nekropolityki 72

z  refleksją nad odpowiedzialnością za trwałość życia na Ziemi . Jej posthumanizm 73

nomadyczny dostarcza więc filozoficznych narzędzi do myślenia o człowieku jako o części 

szerszej sieci życia, a nie gatunku oddzielonym od „natury”. Dla sztuki współczesnej tak 

ujęty posthumanizm stanowi inspirację do przekraczania antropocentrycznych perspektyw. 

Artyści czerpią z  niego, eksperymentując z  hybrydowymi formami podmiotowości (np. 

cyborg, chimera, nomada) i  tworząc prace podkreślające relacje między ludźmi, innymi 

gatunkami i technologiami. 

Sprawczy realizm  

Kolejną ważną propozycją jest teoria sprawczego realizmu autorstwa Karen Barad – 

fizyczki i  filozofki, której prace sytuują się na przecięciu fizyki kwantowej, filozofii 

feministycznej i  ontologii spekulatywnej. Barad konstruuje ramy epistemologiczno-

ontologiczno-etyczne, które radykalnie zrywają z  tradycyjnym podziałem na podmiot 

(obserwatora) i  przedmiot (obserwowany świat). Zamiast klasycznego modelu, w którym 

świat zewnętrzny istnieje niezależnie, a poznanie polega na jego odwzorowaniu w umyśle 

(krytykowany reperezentacjonizm), Barad proponuje ujęcie performatywne 

i posthumanistyczne: teoria sprawczego realizmu postuluje, że rzeczywistość ujawnia się 

 Ibid., 350.71

 Ibid., 138-137, 317-318.72

 Ibid., 357-358.73

33



w  wyniku działań (intra-akcji), w  których granica między „tym, kto poznaje” a  „tym, co 

poznawane” jest współtworzona w procesie . 74

Kluczowym pojęciem Barad jest intra-akcja, odróżniona od zwykłej interakcji. Interakcja 

zakłada istnienie odrębnych bytów, które wchodzą ze sobą w relacje, natomiast intra-akcja 

oznacza, że podmioty i  przedmioty wyłaniają się dopiero w  trakcie wzajemnego 

oddziaływania. Nie ma z  góry danych, odseparowanych jednostek, a  wszelkie podziały 

i  granice są wynikiem konkretnych, praktyk wyznaczania granic w  obrębie fenomenu. 

Podmiot i  przedmiot są więc współkonstytuowane, a  świat składa się z  fenomenów, 

w których „obiekty” i „podmioty” wyłaniają się jako relacyjnie powiązane elementy jednego 

układu. Barad obrazowo pisze, że „istnienie nie jest sprawą indywidualną”, żaden byt nie 

ma niezależnej, samoistnej egzystencji  – wszystkie są splątane z innymi. Istnienie to nie 

autonomia, lecz sieć wzajemnych powiązań.  75

Konsekwencją sprawczego realizmu jest zatem odrzucenie opozycji podmiot–przedmiot 

oraz natura–kultura jako fundamentalnych kategorii. Barad argumentuje, że tradycyjna 

granica między tym, co naturalne, a tym, co społeczne, również powinna zostać zniesiona 

na rzecz pojęcia praktyk materialno-dyskursywnych. w  jej ujęciu czynniki „materialne” 

i „znaczeniowe” są ze sobą nierozerwalnie splecione, a rzeczywistość to dynamiczny splot 

materii i  znaczenia . Materia nie jest biernym tworzywem oczekującym na nadanie 76

znaczenia przez ludzki umysł. Przeciwnie  – materia ma sprawczość i  „jest zawsze 

w  procesie stawania się” . Barad, czerpiąc m.in. z  filozofii Nielsa Bohra i  z  mechaniki 77

kwantowej, podkreśla, że nawet na najbardziej fundamentalnym poziomie fizycznym 

obserwator i  obserwowane zjawisko są splecione, a  akt obserwacji współtworzy 

obserwowany stan rzeczy . To oznacza, że nie możemy już mówić o  świecie 78

„zewnętrznym” wobec człowieka. Jesteśmy częścią świata, który badamy, a nasze praktyki 

(naukowe, społeczne) współkształtują rzeczywistość.  

Sprawczy realizm ma również wymiar etyczny. Skoro wszystkie byty są uwikłane w sieć 

relacji, to mamy współodpowiedzialność za skutki tych splątanych intra-akcji. Barad mówi 

wręcz o „onto-etyko-epistemologii” sugerując, że ontologia (byt), epistemologia (poznanie) 

 Karen Barad, Spotkanie z wszechświatem w pół drogi. Fizyka kwantowa a splątanie materii ze 74

znaczeniem, przeł. Sławomir Królak (Poznań: WBPiCAK, 2024), 84-85.
 Ibid., 194-19575

 Ibid., 312-313.76

 Ibid., 209-210.77

 Ibid., 21378

34



i etyka (wartości) są nierozdzielne . Wiedza nie jest neutralna, lecz zawsze „robi różnicę” 79

w świecie. Nasze sposoby konceptualizacji wpływają na to, jakie byty wyłaniają się jako 

„istotne”, w  podwójnym sensie materialnym i  znaczeniowym. Ta perspektywa ma duże 

znaczenie w  kontekście antropocenu: podważa bowiem antropocentryczną iluzję, że 

człowiek stoi poza przyrodą i może dowolnie ją kontrolować. Zamiast tego Barad skłania 

do myślenia o relacyjnej sprawczości, rozproszonej między ludzi i nie-ludzi. w epoce, gdy 

działalność ludzka przekształca systemy planetarne, teoria ta przypomina, że nie ma 

czystej granicy między działaniami ludzkimi a procesami naturalnymi. Jesteśmy uwikłani 

w materialny świat, a nasze działania intra-aktywne z biosferą pociągają za sobą etyczne 

konsekwencje. Dla artystów i  teoretyków sztuki sprawczy realizm dostarcza modelu, 

w  którym sztuka może być postrzegana jako część materialno-dyskursywnego procesu 

stawania się świata. Praktyka artystyczna również jest formą intra-akcji, tworząc nowe 

fenomeny, łączą materiały, widza i  twórcę w  sieci znaczeń, co otwiera pole do 

eksperymentów z  instalacjami interaktywnymi, sztuką bio-art czy pracami angażującymi 

żywe organizmy i technologie na równych prawach z człowiekiem. 

Ontologia hiperobiektów  

Filozof Timothy Morton, związany z  nurtem tzw. ontologii zwróconej ku przedmiotom 

(OOO)  i ekokrytyki, wprowadził pojęcie hiperobiektów dla opisania szczególnego rodzaju 80

bytów, które nabierają znaczenia w epoce antropocenu. Morton definiuje hiperobiekty jako 

„rzeczy masowo rozciągnięte w czasie i przestrzeni względem ludzi” . Obiekty te są tak 81

rozległe czasowo i  powierzchniowo, że przekraczają ludzką skalę postrzegania 

i  oddziaływania. Przykładami hiperobiektów są globalne zjawiska, jak zmiana klimatu, 

promieniotwórcze odpady, oceaniczne "wyspy" śmieci czy kapitalizm. Cecha wspólna 

hiperobiektów polega na tym, że nie są one w  pełni uchwytne z  perspektywy 

jednostkowego ludzkiego doświadczenia. Ich istnienie przejawia się poprzez liczne, 

rozproszone przejawy, jak np. pojedyncze zdarzenia pogodowe czy akumulacje śmieci, ale 

całość pozostaje dla nas abstrakcyjna. Mimo to hiperobiekty są realne i  determinują 

warunki życia ludzkiego. 

 Ibid., 520-52179

 Object-Oriented Ontology (OOO) to termin stworzony przez Grahama Harmana, który zakłada, że obiekty 80

istnieją niezależnie od tego, czy są postrzegane przez ludzi. Zob. Graham Harman, Object-Oriented 
Ontology: a New Theory of Everything (London: Penguin Books, 2018), 35-42.

 Timothy Morton, Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World (Minneapolis: 81

University of Minnesota Press, 2013), 1.
35



Morton podkreśla szereg właściwości hiperobiektów, takich jak lepkość  (są „lepkie”, bo 82

wczepiają się w  wszystko, np. plastik przenika ekosystemy i  ciała organizmów), 

nielokalność  (działają jednocześnie w  wielu miejscach, nie dając się zlokalizować 83

w jednym punkcie), czy fazowość czasowa  (mają dziwne skalowanie czasu, np. zmiana 84

klimatu rozwija się przez stulecia, ale przejawia się też w  ekstremalnych epizodach). 

Istnienie hiperobiektów ma głębokie konsekwencje dla myślenia o  sprawczości 

w  antropocenie. Dotychczasowa nowoczesna wizja zakładała, że człowiek jako podmiot 

może z zewnątrz obserwować świat i nim zarządzać, jednak w zderzeniu z hiperobiektami 

ta iluzja kontroli upada. Morton pisze, że już sam fakt wejścia ludzkości w  epokę 

antropocenu oznacza „koniec świata” w rozumieniu stabilnej sceny dla ludzkich działań . 85

Nie chodzi o  fizyczną anihilację planety, lecz o  załamanie pojęcia „środowiska” jako 

czegoś oddzielonego od człowieka. Hiperobiekty, z  globalnym ociepleniem na czele, 

wtargnęły do ludzkiej sfery doświadczenia, niwecząc dawny podział na ludzkie centrum 

i  zewnętrzną naturę. Czas hiperobiektów, który Morton nazywa również Wiekiem 

Asymetrii, charakteryzuje się tym, że ludzie i  nie-ludzie stają naprzeciw siebie niczym 

oponenci, a  człowiek uświadamia sobie boleśnie, iż „nie jest dyrygentem znaczenia” ani 

suwerennym kontrolerem bytu . Paradoksalnie, w  momencie największej technicznej 86

potęgi i  zdolności przemiany całej Ziemi ludzkość odkrywa, że nie panuje nad skutkami 

swoich działań. gdzie np. emisja gazów cieplarnianych uruchomiła procesy klimatyczne 

wymykające się prostym scenariuszom przewidywań czy kontroli . 87

W filozofii Mortona oznacza to konieczność porzucenia myśli o  jakimkolwiek 

„zewnętrznym” punkcie widzenia czy metajęzyk, z  którego moglibyśmy w  pełni opisać 

świat. Skoro jesteśmy zanurzeni wewnątrz hiperobiektu (jak Jonas w brzuchu wieloryba – 

metafora używana przez Mortona), nasze poznanie zawsze będzie niepełne i uwikłane . 88

Morton mówi tu o  „końcu świata” w  sensie końca tradycyjnej światocentrycznej 

perspektywy, gdzie „świat” jako stabilne tło dla ludzkich poczynań przestał istnieć. To 

wyzwanie intelektualne domaga się nowego, „głębokiego współodczuwania” z  Ziemią, 

które Morton określa mianem ciemnej ekologii. 

 Ibid., 31.82

 Ibid., 47-48.83

 Ibid., 7484

 Ibid., 685

 Ibid., 16486

 Ibid., 160-16187

 Ibid., 17388

36



Ciemna ekologia  Mortona to koncepcja etyczno-filozoficzna przeciwstawiona naiwnym, 89

utopijnym wizjom powrotu do pierwotnej harmonii z  Naturą. Morton stanowczo odrzuca  

tradycyjne, romantyczne wizje natury jako czystej i  harmonijnej przestrzeni, którą należy 

chronić. Zamiast tego proponuje spojrzenie na rzeczywistość ekologiczną jako na coś 

mrocznego, splątanego i  niepokojącego. Mroczna ekologia zakłada pogodzenie się 

z  faktem, że współczesny świat zaludniają wraz z  nami liczne byty nie-ludzkie – od 

wirusów i  bakterii, przez plastik i  toksyczne odpady, po globalny klimat, które nie budzą 

w nas radości, lecz przeciwnie, niosą niepokój, mrok i poczucie przygnębienia . Morton 90

przekonuje, że prawdziwie, głębokie myślenie ekologiczne musi zaakceptować tę 

niekomfortową, „ciemną” stronę naszej relacji ze światem. Zamiast marzyć o  czystej, 

idyllicznej Naturze, której rzekomo byliśmy kiedyś częścią, powinniśmy zmierzyć się 

z  realnym, często odpychającym obliczem współczesnej ekologii – z  zatrutymi rzekami, 

wymieraniem gatunków, wszechobecnymi odpadami. Według Mortona, należy kochać 

rzeczy takimi, jakimi są naprawdę, zamiast oczekiwać, że ohydna ropucha pod wpływem 

ekologicznych pocałunków zamieni się w  księcia z  bajki . Taka przewrotna metafora 91

oddaje sedno ciemnej ekologii. Porzucenie iluzji i  taniego optymizmu na rzecz postawy 

pokory wobec niekontrolowalnych procesów planetarnych. Morton zaleca wejście w bagno 

i  zaakceptowanie, że nie stoimy ponad „brudem” świata, lecz tkwimy w  nim po uszy, 

współzależni od nie-ludzkich aktorów każdego dnia . 92

Ontologia hiperobiektów i ciemna ekologia Mortona oferują więc filozoficzny język do opisu 

Antropocenu jako epoki niepewności i  utraty centralnej pozycji człowieka. w  kontekście 

sztuki inspirują one artystów do eksplorowania tematów takich jak skala planetarna 

(projekty artystyczne ukazujące zmiany klimatyczne, topnienie lodowców, sieci powiązań 

globalnych) czy estetyka „brzydoty” i  odpadków (tzw. estetyka post-apokaliptyczna, 

ukazująca piękno i  grozę zniszczonych krajobrazów). Ciemna ekologia zachęca też do 

twórczości, która konfrontuje widza z  uczuciem nieswojości i  winy ekologicznej zamiast 

oferować łatwe pocieszenie, co stanowi ważny trend we współczesnej sztuce zajmującej 

się kryzysem klimatycznym. 

 Timothy Morton, Mroczna ekologia. Ku logice przyszłego współistnienia, tłum. Anna Barcz (Warszawa: 89

Oficyna Związek Otwarty, 2023), 75.
 Ibid.,142.90

 Timothy Morton, Ecology without Nature: Rethinking Environmental Aesthetics (Cambridge, MA: Harvard 91

University Press, 2007),196.
 Ibid., 108.92

37



Materializm witalny  

Jane Bennett, amerykańska teoretyczka polityki, rozwija w  swojej pracy koncepcję 

materializmu witalnego  (vital materialism), którą przedstawiła m.in. w  książce Vibrant 93

Matter: a  Political Ecology of Things (2010). Bennett nawiązuje do tradycji myśli 

ekofilozoficznej i  nowego materializmu, proponując radykalne przesunięcie naszej uwagi 

z wyłącznie ludzkich sprawców na sprawczość materii nieożywionej. Jej kluczowa idea to 

uznanie „żywotności” lub „wibracji” materii – przekonanie, że nawet rzeczy pozornie 

martwe czy przedmioty codziennego użytku mają swój własny rodzaj aktywności i mocy 

sprawczej . Mówiąc inaczej, Bennett odwołując się do Latoura stara się „odczarować” 94

tradycyjny podział na aktywnego człowieka i  pasywną rzecz. Zamiast tego wprowadza 

pojęcie thing-power (moc rzeczy), które „wskazuje na osobliwe zdolności zwyczajnych, 

wykonanych przez człowieka przedmiotów do przekraczania swojego statusu obiektów 

i przejawiania oznak niezależności lub żywotności”. Przedmioty nie są więc wyłącznie tym, 

za co uważa je ludzki użytkownik, lecz posiadają pewną nadwyżkę istnienia, która wymyka 

się ludzkim celom i definicjom . 95

Bennett podkreśla, że nasze języki i  nawyki myślowe są „narcystycznie” skupione na 

człowieku i  ignorują ten pozaludzki wymiar sprawczości. Proponuje zatem celowe 

przesunięcie perspektywy: przerysowanie roli sił nie-ludzkich w  różnych procesach, aby 

skontrować wbudowaną w nasz sposób myślenia zarozumiałość gatunkową. Pisze wręcz, 

że musimy „kultywować odrobinę antropomorfizmu”, tzn. świadomie dopatrywać się cech 

sprawczych w  przyrodzie nieożywionej, „aby przeciwdziałać narcystycznemu odruchowi 

ludzkiego myślenia” . Chodzi jej nie o  naiwne ożywianie rzeczy, ale o  metodologiczny 96

zabieg, który otworzy nas na dostrzeżenie realnego wpływu, jaki rzeczy wywierają. 

w świecie Bennett, przedmioty, rzeczy, materia, od kamieni i bakterii, po sieci elektryczne 

i monety, uczestniczą w działaniach jako współsprawcy wydarzeń. 

Na płaszczyźnie ontologicznej materializm witalny postulowany przez Bennett znosi ostre 

granice między życiem a  materią. Inspirując się m.in. Baruchem Spinozą i  Henrim 

Bergsonem (oraz czerpiąc z terminologii witalistów początku XX w.), Bennett sugeruje, że 

wszystkie byty są ożywione, choć w  różnym stopniu. Nawet materia nieorganiczna 

 Jane Bennett, Vibrant Matter: a Political Ecology of Things (Durham, NC: Duke University Press, 2010), 93

Przedmowa (Preface) VIII
 Ibid., 9.94

 Ibid., 20.95

 Ibid., Przedmowa (Preface) XVI96

38



wykazuje zdolność do samoorganizacji i  spontanicznych przemian (Bennett przywołuje 

np.  teorie Manuela DeLand’y o  samoorganizujących się układach w  geologii i  fizyce) . 97

Oznacza to zerwanie z  mechanicyzmem, w  którym tylko człowiek (lub ewentualnie 

zwierzę) jest aktywny, a  cała reszta to martwa scena. Bennett proponuje nowy obraz 

przyrody jako kontinuum dynamicznych zgromadzeń , w których siły ludzkie i nie-ludzkie 98

łączą się i  współdziałają. Bardzo istotny jest tu koncept „zgromadzeń sprawczych” 

zdaniem Bennett sprawczość jest zawsze rozproszona w  sieci heterogenicznych 

elementów, a  to, co zwyczajowo przypisujemy indywidualnemu podmiotowi, 

w  rzeczywistości jest efektem kolektywnego działania wielu czynników . Przykładowo, 99

gdy rozważamy zdarzenie polityczne czy ekologiczne (np. zamieszki uliczne, awarię 

blackout, katastrofę ekologiczną), Bennett zachęca, by dostrzec, że oprócz ludzi-aktorów 

brały w nim udział także rzeczy, takie jak infrastruktura, pogoda, obiekty, i że one również 

„robiły różnicę” dla przebiegu wydarzeń. 

Taki sposób myślenia prowadzi Bennett do sformułowania „polityki rzeczy”. w  ostatnich 

rozdziałach Vibrant Matter autorka zastanawia się, jak kluczowe pojęcia teorii politycznej – 

„sfera publiczna”, „uczestnictwo polityczne”, „działanie polityczne” – wyglądają, jeśli 

uwzględnimy w nich nie-ludzi. Korzystając m.in. z myśli Johna Deweya, Bennett proponuje 

wizję publiczności jako kolektywu złożonego z  ludzi i  nie-ludzi, powstającego wspólnie 

wobec odczuwanego problemu . Zgodnie z  tym ujęciem można np. myśleć 100

o  społeczności dotkniętej zanieczyszczeniem wody jako o  zbiorowości obejmującej 

mieszkańców i  samą skażoną rzekę wraz z  toksynami. Wszyscy oni są uwikłani 

w konkretny problem i wymuszają określone działania naprawcze. Bennett opowiada się 

za modelowaniem polityki jako ekologii , ciągłe negocjacje między wielogatunkowymi, 101

wieloelementowymi zgromadzeniami. Taka polityka zakłada, że „publiczność” to kolektywy 

ludzko-nie-ludzkie wywołane do istnienia przez współdzielone doświadczenie krzywdy” . 102

Przykładem może być globalny ruch na rzecz klimatu. Można go postrzegać jako nowy 

rodzaj podmiotu politycznego, w którego skład wchodzą nie tylko aktywiści, naukowcy czy 

politycy, ale też topniejące lodowce, niedźwiedzie polarne, wskaźniki CO₂ w  atmosferze 

czy obrazy satelitarne Ziemi. Materializm witalny dostarcza języka dla takich właśnie 

 Ibid., 6-7.97

 Ibid., 23-24.98

 Ibid., 120-121.99

 Ibid., 100-102.100

 Ibid., 100.101

 Ibid., 100-102.102

39



koalicji, w  których granica między tym, co ludzkie a  nie-ludzkie, ulega politycznemu 

przeformułowaniu. 

Bennett nie poprzestaje na diagnozie, zastanawiając się również nad strategiami 

kulturowymi pozwalającymi „uwrażliwić” nas na żywotność materii. Proponuje m.in. 

praktyki estetyczne i  etyczne , które pomogą nam doświadczyć samych siebie jako 103

„wibrującej materii” pośród innych. Jest to wizja bliska ekologicznemu zanurzeniu: 

człowiek ma poczuć się częścią większej całości, pełnej potężnych, choć często 

niedostrzeganych nie-ludzkich sił.  Materializm witalny Bennet inspiruje zatem sztukę do 104

eksperymentów z perspektywą nie-ludzką. Współcześni twórcy, zainspirowani tą filozofią, 

tworzą np. instalacje oddające „głos” rzeczom, badają „biografie obiektów” w kapitalizmie, 

czy budują narracje filmowe z  punktu widzenia zwierząt i  krajobrazów. w  kontekście 

polityki idea żywej materii zachęca do włączania czynników nie-ludzkich w  proces 

decyzyjny, np. poprzez eksperymenty z nadawaniem rzekom osobowości prawnej, gdzie 

uczestnicy reprezentują także interesy ekosystemów czy przyszłych pokoleń, lub poprzez 

projektowanie miast z  myślą o  bytach innych niż ludzie (parki dla owadów, korytarze 

migracyjne dla zwierząt itp.). 

Przedstawione powyżej koncepcje, tj. nomadyczny posthumanizm Braidotti, sprawczy 

realizm Barad, ontologia hiperobiektów Mortona oraz materializm witalny Bennett, mimo 

różnych podejść łączy kilka zasadniczych wątków. Wszystkie konsekwentnie zrywają 

z antropocentrycznym paradygmatem nowoczesności, który sytuuje człowieka jako jedyny 

suwerenny podmiot. w  miejsce tradycyjnych dualizmów natura/kultura, człowiek/

środowisko, wprowadzają model relacyjności, w  którym podmiot, przedmiot, materia 

i znaczenie nieustannie współtworzą się nawzajem. Tym samym ukazują świat jako sieć 

dynamicznych splątań, wielogatunkowych relacji i  procesów, w  których sprawczość jest 

rozproszona między różnorodne, ludzkie i nie-ludzkie podmioty. 

Współczesna sztuka szeroko korzysta z  tych posthumanistycznych inspiracji zarówno 

w wymiarze metodologicznym, jak i twórczym. Artyści i teoretycy coraz częściej odchodzą 

od konwencjonalnych reprezentacji przyrody, dążąc do eksploracji złożonych sieci 

współistnienia ludzi z  innymi bytami. Działania artystyczne stają się przez to ważnym 

laboratorium eksperymentalnym, w  którym filozoficzne idee nomadyzmu, hiperobiektów, 

splątań i polityki rzeczy przekładane są na konkretne strategie estetyczne. 

 Ibid., 114.103

 Ibid., 119-120.104

40



Jednocześnie analiza tych nurtów ujawnia konieczność głębszego namysłu nad 

ekonomicznym wymiarem kryzysu ekologicznego, zwłaszcza w kontekście alternatywnych 

modeli gospodarczych. Jeśli bowiem antropocen jest bezpośrednim skutkiem globalnego 

systemu kapital istycznego, konieczne staje się nie tylko myś lenie poza 

antropocentryzmem, ale również poza wzrostem gospodarczym jako podstawowym 

imperatywem współczesności. w  tym kontekście właśnie nurty post wzrostowe (Raworth, 

Jackson, Hickel) dostarczają odpowiedzi na pytania, które wyłaniają się z  refleksji 

posthumanistycznej: w  jaki sposób przemyśleć ekonomię, aby mogła odpowiadać na 

specyfikę i skalę hiperobiektów, materialnej sprawczości oraz splątanych relacji ludzi z nie-

ludźmi? Jakiego rodzaju gospodarka mogłaby stać się częścią „mrocznej ekologii”, zdolnej 

do zaakceptowania niepewności i  odpowiedzialności za długoterminowe konsekwencje 

działania człowieka? 

Wobec tych wyzwań, kolejnym krokiem naszej analizy będzie kolejny podrozdział, 

w  którym zostaną przedstawione współczesne propozycje ekonomii ekologicznej oraz 

alternatywnych modeli gospodarczych – szczególnie w  perspektywie przekraczającej 

wzrost gospodarczy, jako imperatyw epoki antropocenu. 

1.4 Poza wzrost: Ekonomia ekologiczna i alternatywne 

modele gospodarcze 

Jeśli antropocen jest bezpośrednim następstwem dominacji globalnego kapitalizmu, jak 

twierdzi Jason Moore, nazywając go kapitałocenem , to konfrontacja z  kryzysem 105

ekologicznym wymaga od nas głębszego namysłu nad alternatywnymi modelami 

ekonomicznymi, zdolnymi do przekroczenia obecnego imperatywu wzrostu 

gospodarczego. Imperatyw ten, napędzany logiką ciągłej ekspansji, pozostaje jednym 

z fundamentalnych źródeł kryzysu ekologicznego, prowadząc bezpośrednio do naruszenia 

granic planetarnych oraz pogłębiając globalne nierówności . Opisywana we 106

wcześniejszym segmencie refleksja posthumanistyczna, wyraźnie wskazuje na potrzebę 

wypracowania nowych ram ekonomicznych, adekwatnych do epoki antropocenu. Takich 

modeli, które nie tylko odrzucają antropocentryzm, lecz także kwestionują samą podstawę 

współczesnego kapitalizmu, czyli dążenie do nieustannego wzrostu. 

 Tim Jackson, Postwzrost. Życie po kapitalizmie (Toruń: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja 105

Kopernika, 2024), 64.
 Kate Raworth, Ekonomia obwarzanka. Siedem sposobów myślenia o ekonomii XXI wieku (Warszawa: 106

Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2021), 31.
41



W tej perspektywie, ekonomia ekologiczna oraz modele postwzrostowe oferowane przez 

Kate Raworth, Tima Jacksona, a  także Jasona Hickela stają się naturalną konsekwencją 

filozoficznych rozważań nad relacyjnością, materialną sprawczością i  specyfiką 

hiperobiektów. Potrzeba wypracowania nowej ekonomicznej wyobraźni wynika bowiem 

bezpośrednio z  uznania, że działania gospodarcze są nierozerwalnie splecione 

z dynamicznymi systemami społecznymi i ekologicznymi, wymagając podejścia otwartego 

na niepewność oraz odpowiedzialnego wobec nie-ludzkich form życia. Tak rozumiana 

ekonomia staje się nie tylko koniecznym, ale i  logicznym rozwinięciem 

posthumanistycznego sposobu myślenia. w kolejnych częściach tej sekcji przedstawione 

zostaną zatem współczesne koncepcje ekonomii ekologicznej oraz alternatywne modele 

gospodarcze, które mogą stanowić teoretyczne i  praktyczne odpowiedzi na pytania 

postawione przez filozoficzne rozważania antropocenu. 

Krytyka wzrostu gospodarczego 

Jednym z  najważniejszych krytyków ekonomii opartej na ciągłym wzroście jest Jason 

Hickel, który w  pracy Mniej znaczy lepiej przedstawia szereg tez podważających 

zasadność dalszego hołdowania ideologii wzrostu. Hickel wskazuje, że nieograniczony 

wzrost gospodarczy stanowi podstawową logikę kapitalizmu, „nadrzędną zasadę” tego 

systemu . Wzrost dla wzrostu, pozbawiony wyższego celu, nabiera totalizującego 107

charakteru, gdzie każda gałąź gospodarki i  każdy sektor mają ekspandować bez końca. 

Autor odwołuje się do analogii biologicznej, zauważając, że w przyrodzie organizmy rosną 

tylko do pewnej granicy, po czym osiągają stan równowagi; niekontrolowany, nieustanny 

rozrost komórek prowadzi natomiast do powstania nowotworu.  Tak zwany wzrościzm  108 109

– ideologia wzrostu – jest zatem według Hickela zjawiskiem patologicznym: globalna 

gospodarka podwaja swoją skalę w  cyklach zaledwie kilkudziesięcioletnich, co 

nieuchronnie wiąże się z  rosnącą konsumpcją energii i  surowców, przekraczaniem 

zdolności regeneracyjnych Ziemi i  degradacją ekosystemów . Co więcej, korzyści 110

z  takiego modelu są dystrybuowane skrajnie nierówno. To przede wszystkim kraje 

wysokorozwinięte napędzają nadmierną konsumpcję, dalece przekraczając poziom 

zaspokojenia realnych potrzeb, podczas gdy skutki ekologicznej destrukcji w największym 

 Jason Hickel, Mniej znaczy lepiej. o tym, jak odejście od wzrostu gospodarczego ocali świat (Kraków: 107

Karakter, 2022), 37-38.
 Ibid., 38.108

 Ibid., 42.109

 Ibid., 40-42.110

42



stopniu dotykają społeczności globalnego Południa, które najmniej przyczyniły się do 

kryzysu. Hickel podkreśla, że rozpad ekologiczny jest napędzany nadmiarem wzrostu 

w  bogatych społeczeństwach i  nadmierną akumulacją w  rękach najzamożniejszych, co 

czyni obecny kryzys także kryzysem nierówności . 111

Z filozoficznej perspektywy Timothy Morton proponuje pojęcie hiperobiektu, które okazuje 

się użyteczne w zrozumieniu imperatywu wzrostu. Hiperobiekt (jak np. zmiana klimatu) to 

byt rozproszony w  czasie i  przestrzeni, o  ogromnej skali i  złożoności, wymykający się 

pełnej percepcji jednostkowej. Można uznać, że logika nieustannego wzrostu, 

przenikająca globalną gospodarkę, instytucje i  nasze codzienne wybory, funkcjonuje 

właśnie na kształt hiperobiektu: jest wszędzie, lecz nigdzie konkretnie, trudno wskazać jej 

pojedyncze źródło czy sprawcę, a  jej oddziaływanie wydaje się wymknąć spod kontroli 

ludzkiej skali. Mortonowska rama pojęciowa unaocznia, jak imperatyw wzrostu urósł do 

siły niemal autonomicznej, którą trudno okiełznać w  dotychczasowych kategoriach 

myślenia. 

Hickel zauważa, że system kapitalistyczny uwięził nas w  tej logice. Gospodarka musi 

rosnąć, bo inaczej grozi jej załamanie – recesja, bezrobocie, kryzys społeczny. Wzrost stał 

się więc strukturalnym przymusem, „żelaznym prawem” podtrzymującym status quo, 

a zarazem jednym z najbardziej hegemonicznych dogmatów naszej epoki. Politycy i partie 

niezależnie od barw ideowych traktują wysoki wskaźnik PKB jak nadrzędny cel, co 

prowadzi do uderzającej poznawczej dysonansowości: ci sami przywódcy, którzy deklarują 

troskę o  klimat, równocześnie zabiegają o  wzrost produkcji i  konsumpcji .  Logika 112

wzrostu zdaje się funkcjonować poza demokratyczną kontrolą, niwecząc próby 

powstrzymania katastrofy ekologicznej. w  tej sytuacji wszelkie konieczne działania są 

odsuwane lub osłabiane, jeśli kolidują z celem pomnażania PKB. Co więcej, nadzieje na 

technokratyczne rozwiązanie tego napięcia, takie jak obietnice „zielonego wzrostu” dzięki 

nowym technologiom Hickel ocenia jako iluzoryczne. Dane empiryczne nie potwierdzają 

możliwości całkowitego rozłączenia wzrostu gospodarczego od degradacji środowiska, 

a  postulowanie nieograniczonego „zielonego” wzrostu to zdaniem autora jedynie 

niebezpieczna fantazja, odwlekająca realne zmiany.  Krótko mówiąc, kontynuowanie 113

dotychczasowej ścieżki pro wzrostowej prowadzi wprost do katastrofy społecznej 

i ekologicznej. Konieczne jest zatem odejście od logiki wzrostu. Zakwestionowanie jej na 

 Ibid., 39-40.111

 Ibid., 42.112

 Ibid., 43-44.113

43



poziomie wartości, celów rozwojowych oraz polityki gospodarczej, jako warunku 

przetrwania i sprawiedliwości w antropocenie. 

Alternatywy postwzrostowe 

Skoro więc wzrost gospodarczy nie może już dłużej pełnić roli busoli wskazującej dobrobyt 

ludzkości, pojawiają się propozycje nowych modeli ekonomicznych określanych zbiorczo 

mianem postwzrostowych (post-growth). Do czołowych koncepcji tego nurtu należą model 

„ekonomii obwarzanka” autorstwa Kate Raworth oraz wizja „postwzrostu” rozwijana przez 

Tima Jacksona. Choć różnią się akcentami, obie te propozycje redefiniują cele 

gospodarowania w  sposób zgodny z  ograniczeniami planetarnymi i  humanistycznymi 

wartościami, korespondując zarazem z  posthumanistycznym sposobem myślenia 

o relacyjności i współzależności. 

Kate Raworth postuluje, by zmienić podstawowy cel ekonomii: zamiast dążenia do 

nieskończonego wzrostu PKB celem powinna stać się dobrobyt w granicach planetarnych, 

ujęty metaforycznie jako wejście ludzkości do „bezpiecznej i  sprawiedliwej przestrzeni” 

wyznaczonej przez obwarzanek . Ów model obwarzanka obrazuje dwa kluczowe 114

zestawy granic, pomiędzy którymi powinna mieścić się działalność gospodarcza. Pierwszy 

to wewnętrzny społeczny fundament – zbiór podstawowych warunków godnego życia, 

które muszą być zapewnione wszystkim ludziom (m.in. dostęp do żywności, wody, opieki 

zdrowotnej, edukacji, energii, mieszkania itp.). Drugi zaś to zewnętrzny ekologiczny sufit, 

czyli granice planetarne, których ludzkość nie może przekroczyć bez naruszenia 

stabilności systemów podtrzymujących życie na Ziemi (obejmujące m.in. stabilność 

klimatu, bioróżnorodność, obieg wody i pierwiastków, jakość gleby i powietrza). Pomiędzy 

tymi dwoma pierścieniami znajduje się tytułowa „bezpieczna i sprawiedliwa przestrzeń dla 

ludzkości”. Strefa, w  której zaspokajane są potrzeby wszystkich ludzi, ale jednocześnie 

całość pozostaje w  równowadze z  przyrodą. Celem rozwoju powinno być zatem 

utrzymanie gospodarki w  obszarze obwarzanka: powyżej społecznego minimum (by 

eliminować niedostatek) i  poniżej ekologicznego maksimum (by nie dewastować 

planety).  Raworth podkreśla, że takie ujęcie wymaga odrzucenia mantry „więcej znaczy 115

lepiej” na rzecz nowej definicji sukcesu: dobrobyt to równowaga. Postęp społeczno-

ekonomiczny przestaje być wykreślaną w górę linią wzrostu PKB, a staje się dążeniem do 

 Raworth, Ekonomia obwarzanka, 34.114

 Ibid., 48-49.115

44



stanu dynamicznej równowagi, w  którym ludzkość w  sposób zbalansowany rozwija się 

wspólnie z systemem Ziemi.  116

Ważnym aspektem ekonomii obwarzanka jest jej powiązanie z  ideami sprawiedliwości 

społeczno-ekologicznej oraz współzależności wielogatunkowej. Raworth jasno wskazuje, 

że gospodarka nie jest bytem oderwanym, ponieważ każda ekonomia jest osadzona 

w  społeczeństwie i  w żyjącym świecie. Ta perspektywa „osadzenia” harmonizuje 

z  poglądem Karen Barad o  splątaniu ontologicznym, gdzie działania ekonomiczne są 

nierozerwalnie uwikłane w  sieci relacji społecznych i  ekologicznych. Model obwarzanka 

uwzględnia nie-ludzkich uczestników, poprzez wprowadzenie ich dobrostanu do samego 

rdzenia ram ekonomicznych, np. poprzez granice planetarne związane z  bioróżno-

rodnością, cyklem azotu i fosforu, itp. Jest to zgodne z postulatami nowych materialistów, 

takimi jak Jane Bennett, by uznać sprawczość materii i życia nieludzkiego. Ekonomia musi 

respektować „głos” systemów przyrodniczych, przejawiający się w  limitach, których nie 

wolno przekraczać. Ponadto Raworth zwraca uwagę na kwestię dystrybucji. Gospodarka 

obwarzanka zakłada eliminację skrajnej nierówności i  rozdział zasobów w  sposób 

umożliwiający wszystkim zaspokojenie potrzeb w  granicach dostępnych możliwości 

planety. w  tym sensie model ten odpowiada również na etyczny postulat Braidotti 

dotyczący nomadycznego, relacyjnego podmiotu – wspólnoty ludzkiej, która definiuje 

siebie poprzez relacje odpowiedzialności wobec innych istot i środowiska, a nie poprzez 

dominację. Ekonomia obwarzanka proponuje ramy, w  których ludzka kreatywność 

i  dobrobyt mogą się realizować wespół z  innymi elementami Ziemskiego systemu, a nie 

ich kosztem. 

Komplementarną wobec Raworth propozycję przedstawia Tim Jackson, który postuluje 

gruntowną redefinicję pojęcia dobrobytu i jakości życia w warunkach wykraczających poza 

gospodarczy imperatyw wzrostu. Jackson zauważa, że przez dekady przyzwyczailiśmy się 

utożsamiać rozwój społeczny ze wzrostem PKB. Uwierzyliśmy w kulturowy „mit wzrostu”, 

wedle którego rosnąca gospodarka automatycznie oznacza postęp i  lepsze życie.  117

w książce Post Growth przekonuje on jednak, że dalsze podtrzymywanie tego mitu jest nie 

tylko niemożliwe (wobec twardych ograniczeń fizycznych i termodynamicznych świata), ale 

też niepożądane, bo wzrost przestał poprawiać dobrostan w zamożnych społeczeństwach. 

Dobrobyt nie sprowadza się bowiem do akumulacji dóbr materialnych ani wskaźników 

  Ibid., 31,34.116

 Jackson, Postwzrost, 24-25.117

45



ekonomicznych , zamiast tego „zależy raczej od zdolności ludzi do rozkwitu bądź 118

dobrego funkcjonowania” . Odwołując się m.in. do koncepcji Amartyi Sena, Jackson 119

argumentuje, że jakość życia należy mierzyć rozwojem realnych możliwości jednostek 

i społeczności.  Najważniejszym wymienianym tu czynnikiem jest dostęp do zdrowia, nie 120

tylko fizycznego, ale również psychicznego. Taka wizja dobrobytu kładzie nacisk na to, co 

niematerialne lub nieprzeliczalne w  PKB – na kondycję psychofizyczną, szczęście, 

poczucie sensu, więzi z innymi ludźmi oraz z miejscem, w którym żyjemy . Co istotne, ta 121

zmiana paradygmatu jest zgodna z  intuicją, którą Rosi Braidotti wyraża poprzez swój 

postulat afirmacji życia. Jackson proponuje, by centrum uwagi przesunąć z  ilości 

(materiału, konsumpcji, wzrostu) na jakość relacji, doświadczeń i  środowiska, które 

umożliwiają dobre życie. 

W swojej analizie Jackson podkreśla również znaczenie umiejscowienia człowieka w sieci 

powiązań biologicznych i społecznych. Pisze on o „naturze dobrobytu” jako stanie swoistej 

zdrowotności systemu: prawdziwie prosperujące społeczeństwo to takie, które dba 

o zdrowie fizyczne i psychiczne swoich członków oraz o „zdrowie” środowiska, od którego 

jesteśmy zależni. U podstaw tej wizji leży przyznanie, że jesteśmy, jak to ujmuje Jackson, 

istotami żywymi w  materialnym świecie i  nasze życie opiera się na stałej wymianie 

z otoczeniem (od oddechu i pożywienia poczynając) . Dobrobyt rozumiany jako „dobre 122

życie” oznacza więc harmonijną koegzystencję z  procesami przyrodniczymi 

podtrzymującymi nasze istnienie. To stanowisko współgra z  podejściem Bennett: 

docenienia żywotności materii i  współzależności wszystkich elementów systemu, co 

przekłada się na postulat gospodarki troszczącej się o wspólne dobro ludzkie i nie-ludzkie. 

Jackson wielokrotnie wskazuje też na wagę wartości i  przemian kulturowych: 

przekroczenie paradygmatu wzrostu wymaga nowych narracji i  metafor ekonomicznych, 

które opisywałyby sukces nie poprzez pryzmat nieograniczonej ekspansji, lecz poprzez 

trwałość, odporność i równowagę. Tutaj znów widoczna jest zbieżność z Mortonem i jego 

ideą zakwestionowania „baśni o  wiecznym wzroście” – według Jacksona musimy 

odpowiedzieć sobie na nowo, co to znaczy żyć dobrze, aby móc porzucić stary mit 

wzrostu. 

 Ibid., 84.118

 Ibid. 94.119

 Ibid.120

 Ibid., 97-101.121

 Ibid. 97-98.122

46



Model postwzrostowy Jacksona nie zatrzymuje się na krytyce, lecz proponuje konkretne 

kierunki zmian instytucjonalnych i społecznych. Opowiada się za gospodarką, która mieści 

się w granicach planetarnych, a jednocześnie zapewnia wszystkim możliwość rozwoju ich 

potencjału. w  praktyce oznacza to m.in. inwestycje w  usługi publiczne i  dobra wspólne 

(zdrowie, edukacja, kultura), skrócenie tygodnia pracy i  bardziej równomierny podział 

dochodów (aby wzrost jakości życia nie był utożsamiany z  rosnącą konsumpcją elit), 

a  także przeorientowanie systemu finansowego tak, by wspierał długoterminowe 

bezpieczeństwo ekologiczne zamiast krótkoterminowego zysku. Propozycje te 

odzwierciedlają etykę odpowiedzialności i  troski, bliską zarówno filozofii posthumanis-

tycznej, jak i  ideałom sprawiedliwości społecznej. w efekcie, modele Raworth i Jacksona 

można postrzegać jako próbę zintegrowania myśli teoretycznej z  praktyką: tworzą one 

pomost między refleksją nad kondycją człowieka w  antropocenie a  wizją konkretnych 

zmian społeczno-gospodarczych. Ich spójność z  posthumanistycznymi wątkami 

(relacyjność u Barad, nomadyczna podmiotowość u Braidotti, uznanie hiperobiektów 

u  Mortona, sprawczość nie-ludzka u Bennetta) sugeruje, że ekonomia postwzrostowa 

stanowi nie tylko techniczną korektę w  polityce, ale wręcz przejaw głębszej kulturowej 

przemiany w pojmowaniu miejsca człowieka w świecie. 

Od teorii do praktyki 

Ideały ekonomii ekologicznej i  postwzrostowej są już wdrażane na różnych polach, od 

przemysłu, przez samorządy, po oddolne inicjatywy obywatelskie, co pokazuje, że 

przejście od teorii do praktyki jest możliwe. Gospodarka cyrkularna (obiegu zamkniętego) 

stanowi jeden z  przykładów takiej implementacji. Jej celem jest zastąpienie linearnego 

modelu „weź–wytwórz–wyrzuć” modelem regeneracyjnym, w  którym materiały krążą 

w  obiegu, a  odpad jest eliminowany już na etapie projektowania produktów . Na 123

poziomie społeczności lokalnych pojawiają się natomiast alternatywne formy 

przedsiębiorczości i  wymiany, zgodne z  duchem postwzrostu. Przedsiębiorstwa 

spółdzielcze i pracownicze (kooperatywy) to klasyczny już przykład modeli nastawionych 

nie na maksymalizację zysku dla akcjonariuszy, lecz na wartość dla społeczności. Jak 

odnotowuje Raworth, przedsiębiorstwa będące własnością pracowników bądź członków 

spółdzielni od dawna dowodzą swojej skuteczności, zapewniając lepsze wynagrodzenia 

i  bezpieczeństwo zatrudnienia, a  także większą odporność na kryzysy dzięki 

demokratycznemu zarządzaniu. w  skali globu sektor spółdzielczy jest znaczący 

 Raworth, Ekonomia obwarzanka, 209-210, 211-212.123

47



ekonomicznie (obrót największych kooperatyw sięga równowartości PKB siódmej 

gospodarki świata), dowodząc, że współdzielenie własności i  zysków może być realną 

alternatywą dla korporacyjnego kapitalizmu.  Innym kierunkiem są waluty lokalne 124

i  komplementarne, które utrzymują wartość dodaną w  obrębie danej społeczności oraz 

nagradzają działania korzystne społecznie lub ekologicznie. Przykłady takie jak lokalna 

waluta Bangla-Pesa w kenijskich slumsach czy belgijska waluta „Torekes” (wydawana za 

proekologiczne prace na rzecz sąsiedztwa) pokazują, że pieniądz również można 

projektować inaczej, czyli tak, by wspierał odporność wspólnoty i  realizował cele 

społeczne . Uzupełnieniem powyższych jest rozwój inicjatyw określanych mianem 125

ekonomii współdzielenia. Wbrew komercyjnym platformom typu Uber czy Airbnb, 

autentyczna ekonomia współdzielenia opiera się na zasadzie szerokiego dostępu do 

zasobów zamiast ich posiadania na własność. Kultura „access over ownership” przejawia 

się w  praktyce poprzez wspólne korzystanie z  rzadziej używanych dóbr, od systemów 

współdzielonej mobilności (np. miejskie wypożyczalnie rowerów, samochodów) po 

biblioteki narzędzi czy sąsiedzkie inicjatywy wymiany usług. Jak zauważa Raworth, młode 

pokolenie coraz chętniej rezygnuje z  prywatnej własności na rzecz modelu użytkowania 

dóbr wspólnie, co zmniejsza marnotrawstwo i  łączny ślad materialny społeczeństwa . 126

Wszystkie te przykłady – gospodarka cyrkularna, kooperatywy, waluty lokalne, 

współdzielenie zasobów – ilustrują praktyczną realizację założeń ekonomii ekologicznej. 

Dążą one do zamknięcia obiegu materii i  energii, wzmocnienia lokalnej 

samowystarczalności i  więzi społecznych, a  także do zmiany codziennych nawyków 

konsumpcyjnych. Stanowią zalążki nowego paradygmatu gospodarczego, który próbuje 

godzić ludzką pomyślność z ograniczeniami i prawami rządzącymi światem przyrody. 

Rozważania przedstawione w  niniejszej sekcji prowadzą do zasadniczej konkluzji: aby 

sprostać wyzwaniom antropocenu, musimy odejść od gospodarki napędzanej wzrostem 

na rzecz ekonomii postwzrostowych, które podporządkowują działalność ludzką celom 

społecznym i  ekologicznym. Takie modele – w  typie propozycji Raworth i  Jacksona – 

pełnią rolę łącznika między teorią a praktyką: przekładają posthumanistyczne, systemowe 

spojrzenie na konkretne ramy instytucjonalne i  działania, zdolne przeobrazić zarówno 

politykę gospodarczą, jak i  codzienne życie zbiorowe. Co istotne z  punktu widzenia 

dalszych analiz, ekonomie postwzrostowe stanowią pomost nie tylko między filozofią 

 Ibid., 184.124

 Ibid.,179-180, 227.125

 Ibid., 254.126

48



a  polityką, ale też między refleksją teoretyczną a  praktyką artystyczną. Sztuka w  dobie 

antropocenu coraz częściej podejmuje tematykę ekologiczną i ekonomiczną, eksplorując 

alternatywne wyobrażenia przyszłości, krytykując paradygmat wzrostu oraz eksperymen-

tując z  formami wspólnotowego działania. w  kolejnych częściach pracy zajmiemy się 

właśnie tym zagadnieniem. Zbadamy w jaki sposób idee omawiane powyżej przenikają do 

pola sztuki.  

1.5 Podsumowanie i wnioski dla praktyk artystycznych 

i społecznych 

Teoretyczne podstawy i kryzys wyobraźni 

W poprzednich częściach omówiono zasadnicze wyzwania epoki antropocenu 

z perspektywy filozoficznej, od posthumanizmu, przez spekulatywne ontologie, po krytykę 

wzrostu. Myśl posthumanistyczna podważyła tradycyjny antropocentryzm, wskazując na 

splątane relacje człowieka z  innymi bytami oraz na sprawczość pozaludzkich elementów 

świata. Ontologie spekulatywne (np. hiperbiekty Mortona czy nowy materializm Bennett) 

wezwały do wypracowania nowych sposobów rozumienia rzeczywistości, w  których 

podział na „naturę” i  „kulturę” zostaje przekroczony. z  kolei krytyka ideologii 

nieograniczonego wzrostu obnażyła fundamentalny konflikt między logiką ciągłego 

przyrostu gospodarczego a ograniczeniami planetarnymi. Myśliciele tacy jak Jason Hickel 

dowodzą, że nieskrępowany wzrost – „nadrzędna zasada” kapitalizmu – ma charakter 

patologiczny, prowadząc do przekroczenia zdolności regeneracyjnych Ziemi i  eskalacji 

kryzysu ekologicznego. w  odpowiedzi formułowane są alternatywy postwzrostowe 

(Raworth, Jackson), postulujące redefinicję celów ekonomicznych tak, by dobrobyt mieścił 

się w  granicach planetarnych, zamiast fetyszu PKB. Wszystkie te perspektywy łączy 

przeświadczenie, że kryzys klimatyczny ma wymiar nie tylko naukowy czy techniczny, ale 

przede wszystkim kulturowy. Dotyczy naszych wartości, narracji i  sposobów imaginacji 

przyszłości. Innymi słowy, epoka antropocenu stawia przed ludzkością konieczność 

radykalnej zmiany wyobrażeń zbiorowych o  miejscu człowieka w  świecie i  modelach 

rozwoju. 

49



Tomasz Markiewka trafnie zauważa, że obecny kryzys klimatyczny jest w równym stopniu 

kryzysem politycznym, co kryzysem wyobraźni . Problemem nie jest brak danych 127

naukowych czy dowodów na zagrożenia, lecz fakt, że współczesna wyobraźnia polityczna 

uległa “uwiądowi” , uniemożliwiając wyobrażenie sobie gruntownej zmiany systemowej. 128

Dominacja neoliberalnej kultury indywidualizmu sprawiła, że łatwiej przychodzi nam 

myśleć w  kategoriach jednostkowej zaradności niż dobra wspólnego . Jak pisze 129

Markiewka, żyjemy w “kulturze zaradności”, która uczy radzić sobie samemu, ale brakuje 

nam scenariuszy zbiorowej sprawczości, pokazujących, jak działać razem na poziomie 

politycznym . Społeczeństwa pozostają więc bierne nie z  powodu obojętności, lecz 130

dlatego, że nie potrafimy wyobrazić sobie alternatywnego ładu społeczno-ekonomicznego. 

w  metaforycznym sensie „nastąpił już koniec przyszłości” – horyzont myślenia o  innym 

świecie zdaje się zamknięty. Ten impas wyobraźni stanowi jedno z  kluczowych wyzwań 

epoki antropocenu. 

Pytanie o rolę sztuki w epoce antropocenu 

Skoro rdzeniem kryzysu antropocenu jest kryzys narracji i wyobraźni, nasuwa się pytanie 

o  możliwą rolę szeroko pojętej kultury, a  zwłaszcza sztuki, jako przestrzeni regeneracji 

wyobraźni zbiorowej. Jeżeli świat wymaga dziś nowej opowieści, nowego języka i obrazów 

przyszłości, to właśnie praktyki artystyczne mogą potencjalnie pełnić funkcję generatora 

alternatyw. Nie oznacza to, oczywiście, że artyści mają dostarczyć gotowe modele 

gospodarcze czy polityczne rozwiązania kryzysu. Ich zadaniem może być raczej 

uwrażliwianie na to, co niewyobrażalne w  ramach istniejących paradygmatów, tworzenie 

warunków do myślenia o  świecie inaczej. Sztuka, dzięki swojej zdolności do spekulacji, 

metafory i eksperymentu, wydaje się obszarem, w którym można testować wyjście poza 

status quo. Inaczej wyobrażać sobie relacje człowieka z  przyrodą, inne formy 

wspólnotowości czy inne ścieżki rozwoju. 

Celem niniejszej refleksji nie jest ani naiwna afirmacja sztuki jako panaceum na kryzys 

planetarny, ani cyniczne przekreślenie jej znaczenia. Zamiast tego podjęta zostaje próba 

analizy potencjału i  ograniczeń sztuki jako medium wyobraźni, odpowiedzialności 

i sprawczości w obliczu antropocenu. Należy się więc przyjrzeć, co sztuka może wnieść do 

 Tomasz S. Markiewka, Zmienić świat raz jeszcze. Jak wygrać walkę o klimat (Warszawa: Czarna Owca, 127

2021), 160-162.
 Ibid., 160128

 Ibid., 16-18.129

 Ibid., 161-162130

50



wyobrażenia i  współtworzenia lepszej przyszłości, a  zarazem jakie napotyka bariery 

strukturalne i paradoksy w kontekście globalnego kryzysu. 

Sztuka jako przestrzeń wyobraźni i sprawczości  

Postawione wyżej pytania o  kulturotwórczą rolę sztuki rezonują z  głosami zarówno 

filozofów, jak i samych artystów. Tomasz Markiewka, postulując odbudowę kategorii dobra 

wspólnego i demokratycznej sprawczości, wskazuje, że polem treningu tych pojęć może 

stać się właśnie sztuka i  wyobraźnia artystyczna . w  obszarze sztuki, często na 131

marginesie dominującego dyskursu władzy i  poza utartymi instytucjami, łatwiej 

kontestować istniejące schematy myślenia i  eksperymentować z  nowymi wizjami 

wspólnotowości. Sztuka daje przestrzeń, by przekraczać granice języka i  wyobraźni 

zbiorowej, które w mainstreamie politycznym wydają się nieprzekraczalne. 

Podobny postulat formułuje Artur Żmijewski w  swojej koncepcji Stosowanych sztuk 

społecznych. Żmijewski kwestionuje tradycyjne ujęcie sztuki jako autonomicznej sfery 

estetycznej, oderwanej od realnych problemów. Pyta prowokacyjnie: „Czy współczesna 

sztuka ma jakikolwiek widoczny społeczny skutek?” . To retoryczne pytanie prowadzi go 132

do krytyki artystycznej bierności – trwania przy wizji sztuki neutralnej, uprawianej 

z  dystansu. Jego odpowiedź brzmi: artysta powinien wziąć odpowiedzialność za świat, 

w którym działa – nie jako komentator z boku, lecz jako współtwórca. Sztuka ma nie tylko 

opisywać rzeczywistość, ale aktywnie w nią ingerować : kształtować relacje społeczne, 133

wzmacniać głosy wykluczonych, inicjować procesy przemiany społecznej. 

Żmijewski zwraca uwagę, że wielu artystów doświadcza wewnętrznego rozdwojenia. 

Pragną uczestniczyć w  życiu publicznym, a  zarazem odczuwają wstyd lub opór przed 

działaniem politycznym. Ten wstyd wynika z obawy, że angażując się praktycznie, sztuka 

utraci autonomię albo ulegnie uwikłaniu w mechanizmy władzy . Skutkiem bywa często 134

alienacja sztuki i  wybór między artystyczną „sterylną nieszkodliwością” a  polityczną 

bezsilnością. Przełamanie tego impasu, argumentuje Żmijewski, wymaga uświadomienia 

sobie, że sztuka i  tak posiada sprawczość symboliczną. Nawet najbardziej „neutralne” 

działania artystyczne kształtują wyobrażenia, emocje i  wizje wspólnoty, wpływając na 

porządki symboliczne naszego świata. Skoro polityka w  gruncie rzeczy polega na 

 Ibid., 168-169.131

 Artur Żmijewski, Stosowane sztuki społeczne (Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2007), 15.132

 Ibid., 17.133

 Ibid., 16-17.134

51



definiowaniu tego, co społecznie możliwe, to sztuka, jako praktyka posługująca się 

obrazami, narracjami i  formami, może odgrywać istotną rolę w  poszerzaniu pola 

możliwości . 135

W tym duchu Żmijewski postuluje swoistą etykę odpowiedzialności twórczej zamiast 

nowego stylu artystycznego. Artysta nie musi rezygnować z  krytycznego potencjału ani 

jednoznacznie podporządkowywać się ideologii; powinien jednak świadomie 

wykorzystywać wpływ sztuki jako narzędzia zmiany społecznej . Stosowane sztuki 136

społeczne nie są tu rozumiane jako sztuka propagandowa czy czysto utylitarna – chodzi 

raczej o praktykę twórczą, która wchodzi w relacje z innymi obszarami życia społecznego 

(nauką, aktywizmem, codziennymi praktykami) i akceptuje ryzyko niejednoznaczności , 137

byle uczestniczyć w  definiowaniu wspólnego świata. Postawa Żmijewskiego podkreśla 

więc potencjał sprawczy sztuki: jej zdolność do wpływania na narracje społeczne 

i wyobraźnię zbiorową. 

Oczywiście, z perspektywy krytycznej należy dostrzec też ograniczenia takiego podejścia. 

Nawet jeśli sztuka ma moc kształtowania symboli, to przełożenie tego wpływu na realne 

zmiany społeczno-polityczne bywa niejawne i długofalowe. Sam Żmijewski przyznaje, że 

artyści obawiający się utraty autonomii historycznie mają ku temu powody. Przykłady 

upolitycznienia sztuki w  XX wieku (od socrealizmu po propagandę) pokazały ryzyka 

instrumentalizacji sztuki . Dlatego kluczowe jest zachowanie równowagi: zaangażowanie 138

nie może oznaczać prostego podporządkowania sztuki doraźnym celom politycznym, bo 

grozi to utratą wiarygodności i  siły krytycznej. Sztuka działa najskuteczniej wtedy, gdy 

proponuje nowe języki i obrazy, poszerzając horyzont debaty, zamiast powielać istniejące 

slogany. Wymaga to jednak odwagi wyjścia poza bezpieczną strefę estetycznej autonomii 

i pogodzenia się z faktem, że sztuka jest formą działania we wspólnym świecie. 

Język i wyobraźnia: interwencje krytyczne 

Refleksję nad sprawczością sztuki pogłębia Andrzej Marzec, kierując uwagę na sam język 

jako pole artystycznej interwencji. Podobnie jak Żmijewski, Marzec domaga się realnego 

 Ibid., 15-17.135

 Ibid., 17-18.136

 Ibid., 19-21.137

 Ibid., 15.138

52



wpływu sztuki na rzeczywistość społeczno-kulturową , lecz upatruje go przede 139

wszystkim w  kreatywnym przekształcaniu pojęć i  narracji. Posługując się strategią 

spekulatywną, Marzec tworzy nowe kategorie pojęciowe, które mają zakwestionować 

utrwalone sposoby myślenia. Jego autorski termin „antropocień”  – złożony z greckiego 140

ánthropos (człowiek) oraz polskiego cień – to przykład takiej konceptualnej interwencji. 

Neologizm ten stanowi celowe „zanieczyszczenie” czystego terminu antropocen poprzez 

dodanie cienia, rozumianego jako symbol wszystkiego, co wyparte i  pomijane 

w dominującej narracji antropocentrycznej. Marzec tłumaczy, że antropocień jest pojęciem 

wieloznacznym i  „żyznym” , wprowadzając do dyskursu zamierzony dyskomfort 141

pojęciowy, który obnaża ukryte założenia epoki człowieka.  

Tego rodzaju pojęciowa praca jest według Marca nie tylko uwarżliwiająca, ale i sprawcza. 

Antropocień nie służy biernemu opisowi rzeczywistości, lecz działa performatywnie – ma 

wywołać zmianę w  naszym myśleniu o  świecie . Poprzez językowe przesunięcie 142

rozsadza utrwalone ramy pojęciowe i  zmusza do innej refleksji. Marzec ilustruje to na 

przykładzie języka: w antropocentrycznej polszczyźnie tylko człowiek naprawdę „umiera”, 

podczas gdy zwierzęta co najwyżej „zdychają” albo „padają”, a  rośliny „obumierają”. Te 

subtelne rozróżnienia semantyczne odbierają nie-ludzkim istotom pełnoprawny wymiar 

śmierci, utrwalając hierarchię, w której tylko życie ludzkie ma absolutną wartość . Jest to 143

przykład tego, jak świadome przeformułowywanie języka jako forma oporu wobec takich 

narracji, może przełamać skostniałe schematy myślowe i  otworzyć nas na inne 

perspektywy istnienia. 

Wprowadzanie nowych metafor, obrazów i  pojęć jest istotnym elementem poszerzania 

wyobraźni zbiorowej. Oczywiście, rodzi się pytanie, na ile takie konceptualne interwencje 

przekładają się na szerszy dyskurs społeczny poza akademią i sztuką. Niemniej jednak już 

samo zakwestionowanie języka, którym opisujemy kryzys planetarny, ma znaczenie: 

zmieniając język, stopniowo zmieniamy społeczną wyobraźnię tego kryzysu. 

 Andrzej Marzec, Antropocień. Filozofia Estetyka po końcu świata (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 139

PWN SA, 2021), 10.
 Ibid.140

 Ibid.141

 Ibid., 16-17.142

 Ibid., 145-146.143

53



Sztuka jako laboratorium poznawcze i zmysłowe w antropocenie 

W świetle powyższych rozważań można postrzegać sztukę nie tyle jako domenę estetyki, 

ile jako pewien sposób organizowania doświadczenia w  epoce antropocenu. Heather 

Davis i Etienne Turpin, redaktorzy Art in the Anthropocene, podkreślają, że antropocen to 

nie tylko pojęcie naukowe, ale także doświadczenie zmysłowe, wymagające nowych 

metod poznania, odczuwania i  obrazowania świata . Ich zdaniem sztuka jest jednym 144

z  nielicznych obszarów, gdzie możliwe staje się krytyczne eksperymentowanie z  takimi 

nowymi wizjami rzeczywistości planetarnej . Sztuka nie powinna więc ograniczać się do 145

ilustrowania danych naukowych o  klimacie. Jej główną rolą jest otwieranie wyobraźni 

i  pozwalanie, byśmy poczuli i  pomyśleli inaczej o  sposobach zamieszkiwania naszego 

wspólnego świata . Można powiedzieć, że galerie, pracownie i  projekty artystyczne 146

pełnią funkcję swoistych laboratoriów poznawczych, w  których krzyżują się pytania 

etyczne, estetyczne i polityczne epoki antropocenu. 

Istotnym wymiarem artystycznego przekształcania doświadczenia antropocenu jest sfera 

wizualna i  zmysłowa. Nicholas Mirzoeff zwraca uwagę, że antropocen nie jest 

bezpośrednio widzialny  – znamy go poprzez wizualizacje, modele i  narracje, które 147

próbują uczynić niewyobrażalną skalę planetarnej zmiany zrozumiałą. Problem w tym, że 

dominujące dziś sposoby obrazowania antropocenu często okazują się „anaestetyczne”. 

(znieczulające). Podając informacje w formie abstrakcyjnych danych, wykresów, symulacji 

czy spektakularnych ujęć, paradoksalnie tłumią realne zaangażowanie odbiorcy . 148

w  efekcie oglądamy katastrofę klimatyczną jak odległy spektakl, co budzi co najwyżej 

chwilową trwogę lub fascynację estetyczną, ale nie przekłada się na głęboką zmianę 

postaw. Mirzoeff ostrzega, że taka estetyzacja katastrofy prowadzi do odrętwienia. Widz 

przyzwyczaja się do obrazów destrukcji, traktuje je jak kolejne widowisko w  mediach, 

zamiast odczuć rzeczywiste konsekwencje kryzysu . Wobec tak postawionego problemu 149

należałoby by uznać, że sztuka powinna łamać istniejące schematy obrazowania. Zamiast 

powielać konwencje estetyczne, artystyczne strategie powinny pobudzać zmysły 

 Heather Davis i Etienne Turpin, red., Art in the Anthropocene: Encounters Among Aesthetics, Politics, 144

Environments and Epistemologies (London: Open Humanities Press, 2015), 3-4.
 Ibid.145

 Ibid.146

  Nicholas Mirzoeff, „Visualizing the Anthropocene,” Public Culture 26, nr 2 (2014): 215.147

 Ibid., 220-223.148

 Ibid., 217,221-222.149

54



i zmieniać percepcję, przywracając poczucie cielesnego i afektywnego współuczestnictwa 

w świecie. 

Potencjał i ograniczenia sztuki wobec kryzysu planetarnego 

Przedstawione powyżej rozważania prowadzą do wniosku, że sztuka w dobie antropocenu 

staje się polem ścierania się wyobraźni, etyki i wiedzy. To właśnie na przecięciu wyobraźni 

politycznej, etyki odpowiedzialności oraz estetyki zmysłowej wyłania się przestrzeń dla 

sztuki jako praktyki myślenia o świecie na nowo. Działania artystyczne mogą pełnić rolę 

katalizatora nowych wyobrażeń. Mogą nie tylko komentować trwający kryzys klimatyczny, 

ale projektować inne relacje, wspólnoty, języki i formy współodczuwania, realnie wpływając 

na to, jak rozumiemy nasze miejsce na Ziemi i jak wyobrażamy sobie przyszłość. Sztuka, 

inaczej mówiąc, ma potencjał stać się inkubatorem etycznych i  politycznych wyobrażeń, 

jakich potrzebujemy, by wyjść z impasu, w jakim znalazły się społeczeństwa nowoczesne 

wobec katastrofy planetarnej. 

Należy jednak podkreślić, że taka wizja sztuki nie oznacza przypisania jej roli „zbawcy 

świata”. Potencjał nie jest gwarancją skuteczności, a  ograniczenia sztuki jako medium 

społecznej zmiany są realne. Po pierwsze, oddziaływanie sztuki jest zwykle pośrednie 

i trudne do zmierzenia. Kształtuje klimaty intelektualne i wrażliwość, ale rzadko przekłada 

się na natychmiastowe decyzje polityczne. Wymaga to czasu i sprzyjających okoliczności, 

by idee zasiane przez artystów przeniknęły do głównego nurtu debaty lub ruchów 

społecznych. Po drugie, odbiorcy sztuki to często publiczność już w  pewnym stopniu 

uprzywilejowana kulturowo; istnieje ryzyko, że sztuka zaangażowana będzie trafiać 

głównie do „przekonanych”, pozostając niezrozumiałą lub niewidoczną dla szerszego 

społeczeństwa. Po trzecie, występuje wspomniane wcześniej napięcie między autonomią 

a aktywizmem: instytucje artystyczne funkcjonują w określonych ramach ekonomicznych 

i  politycznych, co może ograniczać radykalność przekazu. Nie jest tajemnicą, że galerie 

czy biennale nierzadko sponsorowane są przez korporacje współodpowiedzialne za kryzys 

ekologiczny, co rodzi pytania o  szczerość i  wpływ krytyki formułowanej w  tych 

przestrzeniach. 

Wreszcie, sztuka musi uważać, by zamiast angażować – nie oswajała nas z  katastrofą. 

Wspomniana wcześniej estetyzacja katastrofy pozostaje poważnym dylematem: piękne 

zdjęcia topniejących lodowców lub widowiskowe instalacje ukazujące zagładę mogą 

równie dobrze zachwycać formą, co znieczulać na treść. Jak pisze T.J. Demos, wiele 

55



oficjalnych wizualizacji antropocenu prezentuje kryzys jako abstrakcyjną całość, wywołaną 

przez uniwersalnego „Człowieka”, zamiatając pod dywan kwestie odpowiedzialności 

i  nierówności . Sztuka ma szansę to skorygować, ale tylko pod warunkiem, że uniknie 150

ogólników i  sięgnie po perspektywy peryferyjne, czyli głosy społeczności lokalnych, Istot 

nieludzkich, ofiar kolonializmu i  kapitalocenu. Demos wzywa do dekolonizacji widzenia 

i  wiedzy w  antropocenie , co można rozumieć jako postulat, by zarówno nauka, jak 151

i  sztuka porzuciły uniwersalistyczną narrację „ludzkości jako całości” na rzecz ukazania 

konkretnych relacji władzy i zależności ekologicznych. To trudne zadanie, wymagające od 

artystów głębokiej świadomości politycznej i  etycznej, a  także współpracy z  innymi 

dyscyplinami. 

Podsumowując - sztuka w epoce antropocenu jawi się jako aktywny uczestnik przemian 

poznawczych i  społecznych, ale jej oddziaływanie jest uwikłane w  szereg napięć. 

Klimatologowie mówią, że do przezwyciężenia kryzysu potrzebna jest transformacja 

systemowa; filozofowie dodają, że potrzebna jest transformacja wyobraźni. Sztuka 

natomiast proponuje przestrzeń, w  której owa transformacja wyobraźni może być 

ćwiczona, testowana, wcielana w  formy symboliczne. Nie jest to ani panaceum, ani 

zbędny luksus – raczej pole bitwy o przyszłość, gdzie ścierają się różne wizje tego, kim 

jesteśmy i dokąd zmierzamy jako mieszkańcy planety. 

W kolejnych rozdziałach przejdziemy od tej syntetycznej, problemowej refleksji do analizy 

konkretnych przypadków artystycznych. Rozdział 2 będzie poświęcony ewolucji sztuki 

środowiskowej i omówieniu jej współczesnych strategii: od pionierskich działań land artu 

i  sztuki ekologicznej, przez bioart wykorzystujący procesy biologiczne, sztukę relacyjną 

angażującą społeczności, aż po dzisiejsze interwencje aktywistyczne i  projekty 

eksplorujące sprawczość pozaludzką. Przyjrzymy się też zjawisku estetyzacji katastrofy 

we współczesnej kulturze oraz temu, jak kuratorzy i  artyści konstruują wystawy 

podejmujące temat antropocenu. Będzie to próba rozpoznania, na ile sztuka może 

rzeczywiście być pomocna w  walce z  kryzysem, a  także w  jaki sposób wyobraża sobie 

świat po antropocenie.  

 T.J. Demos, Against the Anthropocene: Visual Culture and Environment Today (Berlin: Sternberg Press, 150

2017), 16-17.
 T.J. Demos, Decolonizing Nature: Contemporary Art and the Politics of Ecology (Berlin: Sternberg Press, 151

2014), 54.
56



Rozdział 2: Sztuka wobec 
wyzwań antropocenu 

2.1 Sztuka wobec wyzwań antropocenu – ewolucja, 
krytyka i nowe formy sprawczości 

Zwrot ku naturze 

Monumentalne ingerencje w krajobraz  

U schyłku lat 60. XX wieku artyści tacy jak Robert Smithson, Michael Heizer czy Nancy 

Holt zaczęli wynosić sztukę poza galerię, dokonując monumentalnych ingerencji 

w  naturalny krajobraz. Ruch ten nazwano land artem, czyli sztuką ziemi. Powstawały 

wtedy słynne earthworks, jak Spiral Jetty Smithsona (1970) – spiralna grobla z  kamieni 

i  ziemi usypana w  wodach Wielkiego Jeziora Słonego, czy Double Negative Heizera 

(1969) – ogromna „rana” wydrążona w  skale pustyni Nevady. Twórcy land artu 

wykorzystywali ziemię, skały, piasek czy wodę jako tworzywo artystyczne i  operowali 

olbrzymią skalą. Ich prace często były dostępne tylko in situ, w  odległych plenerach, 

a  dokumentacja (fotografie, mapy) służyła jako substytut dzieła w  galerii. Działania te 

stanowiły radykalne odejście od tradycyjnego obiektu sztuki i komercyjnego rynku – naturę 

uczyniono przestrzenią i materiałem sztuki. 

Choć land art zmienił myślenie o  relacji sztuki i  środowiska, jego podejście do ekologii 

bywało ambiwalentne. Większość prac koncentrowała się na estetycznym doświadczeniu 

krajobrazu, nie odnosząc się bezpośrednio do problemów ekologicznych. Dzieła artystów 

takich jak Heizer czy De Maria sytuowały modernistyczne formy w dzikich pejzażach, lecz 

nie zajmowały się one destrukcją środowiska ani jego ochroną. Niekiedy same ingerencje 

(np. wycięcie ton skał pod Double Negative) oznaczały dewastację terenu. Land art 

eksponował potęgę natury i procesy entropii. Przykładowo Spiral Jetty z czasem pokryła 
57



się solą i  bywała zalewana przez wody, ale nie formułował jeszcze krytyki wpływu 

człowieka na środowisko. Krytycy wskazują, że sztuka ziemi tamtego okresu traktowała 

krajobraz jako tworzywo rzeźbiarskie, pomijając jego aspekty ekologiczne . Mimo to 152

zapoczątkowała ważny zwrot wyprowadzając sztukę w  przestrzeń pozamiejską, 

uwrażliwiając odbiorcę na bezpośredni kontakt z ziemią, horyzontem, siłami natury. Był to 

pierwszy etap ewolucji sztuki wobec środowiska, który przygotował grunt pod dalsze, 

bardziej zaangażowane eko przemiany. 

Sztuka utrzymania i ekologia codzienności.  

W latach 70. uwaga części artystów przesunęła się z  spektakularnych ingerencji ku 

podtrzymywaniu i  pielęgnacji, zarówno w  wymiarze społecznym, jak i  środowiskowym. 

Pojęciem kluczowym stało się “maintenance” (utrzymanie), rozumiane jako codzienna 

troska o  ład życia i  otoczenia. Kuratorka Barbara Matilsky definiowała ekologię właśnie 

jako „naukę o  planetarnym gospodarstwie domowym”, zajmującą się utrzymywaniem 

relacji podtrzymujących życie. Takie ujęcie, odwołujące się do greckiego źródłosłowu oikos 

(dom) , podkreśla, że troska o  środowisko zaczyna się od rutynowych czynności 153

opiekuńczych. w  duchu tym Mierle Laderman Ukeles ogłosiła w  1969 r. manifest 

Maintenance Art , uznając sprzątanie, mycie, opiekę nad dziećmi czy odpadami za 154

pełnoprawną sztukę. Jej „Manifest sztuki utrzymania” włączał niewidoczną pracę kobiet 

i pracowników komunalnych w ramy sztuki, krytykując kulturową degradację tych działań. 

Ukeles zaczęła wykonywać publicznie prozaiczne czynności, np. myła podłogi muzeum 

(Washing/Tracks/Maintenance, 1973), podnosząc je do rangi performance’u. Sztuka 

utrzymania zwracała uwagę na to, co podtrzymuje życie społeczne i  ekologiczne, choć 

bywa ignorowane. 

Na gruncie ekologicznym strategia ta oznaczała skupienie na codziennych praktykach 

dbania o środowisko. Przykładem jest wieloletni projekt Ukeles Touch Sanitation (1979–

80) , podczas którego artystka spotkała się z 8500 nowojorskimi śmieciarzami, każdemu 155

dziękując za „utrzymanie przy życiu miasta” poprzez wywóz odpadów. Ten performans, 

polegający na uścisku dłoni każdego pracownika Sanitation Department, wydobył na 

 Demos, Decolonizing Nature, 44-45.152

 Ibid., 39-40153

 Mierle Laderman Ukeles, „Manifesto for Maintenance Art 1969!” Queens Museum, 1969, dostęp 4 marca 154

2023, https://queensmuseum.org/wp-content/uploads/2016/04/Ukeles-Manifesto-for-Maintenance-
Art-1969.pdf

 Florian Malzacher, red., Prawda jest konkretna. Artystyczne strategie w polityce. Podręcznik (Warszawa: 155

Fundacja Bęc Zmiana, 2018), 248-249.
58



światło dzienne heroizm codziennej pracy na rzecz czystości miejskiego ekosystemu. 

Ukeles została też etatową artystką-rezydentką w  Departamencie Sanitation, integrując 

sztukę z  systemem gospodarki odpadami . Innym nurtem „ekologii codzienności” były 156

drobne interwencje w  przestrzeni publicznej mające poprawić lokalne warunki. Artyści 

podejmowali się na przykład oczyszczania fragmentów zanieczyszczonych rzek czy 

parków, organizując społeczne akcje sprzątania jako gest artystyczny. Przykładowo Hans 

Haacke w pracy Rhine-Water Purification Plant (1972) stworzył w muzeum funkcjonującą 

instalację do filtrowania brudnej wody z Renu. Po chemicznym oczyszczeniu trafiała ona 

do akwarium ze złotymi rybkami, co symbolizowało przywrócenie życia skażonej naturze. 

Dzieło to nie tylko prezentowało proces uzdrawiania środowiska, ale realnie go 

wykonywało, zmieniając galerię sztuki w  laboratorium ekologicznej odnowy . Takie 157

przykłady pokazują, że w  latach 70. sztuka zaangażowana ekologicznie zaczęła 

przyjmować formę troski o  świat wokół nas, poprzez afirmację zwykłych czynności 

konserwacji, naprawy i  sprzątania rozumianych jako twórcze i  etyczne praktyki 

artystyczne. 

Działania procesualne i performatywne.  

Kolejnym etapem rozwoju sztuki środowiskowej stały się projekty procesualne 

i  performans – rozciągnięte w  czasie, często partycypacyjne działania, w  których sama 

zmiana lub wzrost stanowiły istotę dzieła. w odróżnieniu od statycznych obiektów land artu 

czy jednorazowych gestów, artyści lat 70. i 80. podejmowali prace trwające miesiące i lata, 

nieraz angażujące społeczności lokalne. Joseph Beuys, propagator idei rzeźby 

społecznej , w ramach documenta 7  w Kassel zainicjował w 1982 r. akcję 7000 dębów. 158

Rozpoczął wówczas wieloletni projekt zasadzenia siedmiu tysięcy drzew w  przestrzeni 

miasta, każdemu towarzyszył bazaltowy obelisk. Sadzenie drzew, wykonywane przez 

artystę i  mieszkańców, było rozłożonym na 5 lat performansem ekologicznym, który 

faktycznie zazielenił Kassel i zaangażował społeczność w działanie na rzecz środowiska. 

Projekt Beuysa ukazał nową formę sprawczości sztuki: zamiast tworzyć symboliczne 

przedstawienie natury, artysta realnie przekształcił fragment środowiska miejskiego, 

włączając odbiorców w  proces zmian. Podobną logikę miał projekt Agnes Denes 

 Ibid.156

  Demos, Decolonizing Nature, 47.157

 „Documenta 7,” documenta, dostęp 4 marca 2023, https://documenta.de/en/retrospective/documenta-7.158

59



Wheatfield – a Confrontation (1982) , gdzie artystka obsiała dwa akry zdegradowanego 159

terenu miasta na Manhattanie ziarnem pszenicy, pielęgnowała je przez kilka miesięcy, po 

czym zebrała plony. Wheatfield stanowiło kontrast między bujnym łanem zboża 

a  drapaczami chmur Wall Street w  tle, zwracając uwagę na konflikt pomiędzy naturą, 

a  kulturą. Była to jednak przede wszystkim praca procesualna krytyczna wobec 

marnotrawstwa (ziarna zebrane z pola rozdano i zasiano ponownie). 

W sztuce procesualnej istotne stało się także łączenie nauki i  ekologii. Najbardziej 

rozpoznawalnym przykładem jest Portable Fish Farm (1971) duetu Helen Mayer Harrison 

i  Newton Harrison . Praca opierała się na mobilnej hodowli zainstalowanej w  galerii, 160

gdzie w  sześciu basenach artyści utrzymywali różne gatunki ryb i  skorupiaków, 

a  następnie rytualnie je odławiali i  serwowali podczas finałowej uczty. Dzieło to łączyło 

instalację z  elementem performansu kulinarnego, podejmując problem etycznego 

pozyskiwania żywności i więzi człowieka z cyklem natury. Innymi odsłonami serii Survival 

Pieces (1970–1974), podczas których w  instytucjach sztuki tworzyli działające 

mikrosystemy, była np. hodowla krewetek w solankowych „stawach” (Shrimp Farm)  czy 161

miniaturowy sad określany metaforycznie „ostatnim sadem w  Orange County” 

z  drzewkami cytrusowymi w  skrzyniach (Portable Orchard) . Takie artystyczne 162

eksperymenty ekologiczne demonstrowały możliwości samowystarczalnej uprawy 

żywności i  krytykowały rolnictwo przemysłowe. w  Portable Orchard Harrisonowie 

przeciwstawiali organiczny sad destrukcyjnemu rozwojowi przedmieść. Równolegle Mel 

Chin na początku lat 90. zrealizował projekt Revival Field (1990–93) , tworząc na 163

zdegradowanym terenie hutniczym ogród fitoremediacyjny, zasadził rośliny 

hiperakumulujące metale ciężkie, by oczyścić glebę. Było to przedsięwzięcie z pogranicza 

sztuki i  biologii, trwające kilka sezonów wegetacyjnych. Artysta współpracował 

z botanikiem, a efektem była realna poprawa stanu gleby na poletku. Sztuka stała się tu 

katalizatorem faktycznej naprawy środowiska. Działania procesualne i  performatywne 

końca XX wieku cechowała właśnie taka nowa sprawczość: artyści nie tylko 

reprezentowali problemy ekologiczne, ale podejmowali próby ich praktycznego 

 Agnes Denes, „Wheatfield - a Confrontation: Battery Park Landfill, Downtown Manhattan (1982),” Agnes 159

Denes Studio, dostęp 4 marca 2023, http://www.agnesdenesstudio.com/works7.html.
 Helen Mayer Harrison i Newton Harrison, „Portable Fish Farm - Survival Piece #3 (1971),” The Harrison 160

Studio, dostęp 4 marca 2023, https://www.theharrisonstudio.net/portable-fish-farm-survival-piece-3-1971.
 Helen Mayer Harrison i Newton Harrison, „Shrimp Farm - Survival Piece #2,” The Harrison Studio, dostęp 161

4 marca 2023, https://www.theharrisonstudio.net/shrimp-farm-survival-piece-2.
 Helen Mayer Harrison i Newton Harrison, „Portable Orchard (1972-73),” The Harrison Studio, dostęp 4 162

marca 2023, https://www.theharrisonstudio.net/portable-orchard-1972-73.
 „Revival Field,” Arte Útil, dostęp 14 marca 2023, https://arte-util.org/projects/revival-field/.163

60

https://www.theharrisonstudio.net/shrimp-farm-survival-piece-2
https://www.theharrisonstudio.net/shrimp-farm-survival-piece-2
https://www.theharrisonstudio.net/portable-fish-farm-survival-piece-3-1971
https://www.theharrisonstudio.net/portable-fish-farm-survival-piece-3-1971
https://arte-util.org/projects/revival-field/
https://arte-util.org/projects/revival-field/
https://www.theharrisonstudio.net/portable-orchard-1972-73
https://www.theharrisonstudio.net/portable-orchard-1972-73
http://www.agnesdenesstudio.com/works7.html
http://www.agnesdenesstudio.com/works7.html


rozwiązywania, sadząc drzewa, oczyszczając wodę czy ziemię, zakładając ogrody, często 

angażując przy tym szerszą publiczność we wspólne działanie. 

Polskie ścieżki sztuki ekologicznej.  

Polska sztuka zaangażowana ekologicznie rozwijała się od lat 60. wyjątkowo wcześnie na 

tle innych krajów Europy . Już pod koniec lat 50. i  w latach 60. rodzimi artyści 164

podejmowali tematy związane z  naturą, krajobrazem i  zagrożeniami środowiska, często 

w ramach plenerów i sympozjów artystycznych odbywających się poza wielkimi centrami. 

Kluczową rolę odegrały eksperymenty konceptualne i  efemeryczne akcje w  plenerze, 

realizowane m.in. podczas Ogólnopolskich Plenerów w  Osiekach (1963–1981) oraz 

w  trakcie legendarnego pleneru Ziemia Zgorzelecka ‘71. Ten ostatni, zorganizowany 

w  1971 r. na terenach Zagłębia Turoszowskiego, już w  swojej deklaracji programowej 

przestrzegał przed powielaniem w  Polsce błędów ekologicznych Zachodu. w  obliczu 

planowanej industrializacji artyści wzywali do rozwagi i ochrony środowiska. Okazało się to 

głosem profetycznym - twórcy uprzedzali ekologiczne koszty uprzemysłowienia zanim 

stały się one oczywiste. Działania polskich artystów toczyły się w realiach socjalistycznego 

państwa, gdzie oficjalnie dominował technokratyczny entuzjazm dla postępu. Sztuka 

ekologiczna w  PRL przybrała zatem formę sztuki politycznej, często aluzyjnej lub 

subwersywnej wobec oficjalnej ideologii rozwoju. Artyści używali z  jednej strony „języka 

przyrody” (materialnie włączając elementy natury w  dzieła), z  drugiej – „języka techniki” 

(odwołując się do pojęć naukowych, form przemysłowych). To zderzenie natury i  techniki 

nadawało ich pracom niepokojący, krytyczny ton . 165

W od lat 60-tych zaczęły powstać w  Polsce imponujące, choć realizowane skromnymi 

środkami prace podejmujące wątki ekologiczne. Włodzimierz Borowski już w  1967 r. 

w  Osiekach wykonał działanie podczas którego zatopił w  jeziorze okno domku 

campingowego podkreślając efemeryczność wytworów kultury wobec sił natury . Jerzy 166

Rosołowicz badał związki natury i techniki, tworząc m.in. Naczynie do łapania rosy . Wanda 167

Gołkowska, podczas pleneru Ziemia Zgorzelecka 1971 w pracy-manifeście Dezaprobator, 

 Redakcja, „Klęska urodzaju: Początki sztuki ekologicznie zaangażowanej w Polsce w GSW Opole,” 164

Magazyn Szum, dostęp 25 marca 2023, https://magazynszum.pl/kleska-urodzaju-poczatki-sztuki-
ekologicznie-zaangazowanej-w-polsce-w-gsw-opole/.

 Redakcja, "Klęska urodzaju."165

 „VII Pokaz Synkretyczny pt. «Zdjęcie kapelusza», Osieki, 1967,” Archiwum Włodzimierza Borowskiego, 166

Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, dostęp 25 marca 2023, https://archiwum.artmuseum.pl/pl/
archiwum/archiwum-wlodzimierza-borowskiego/1184?read=all.

 Joanna Sokołowska, "Profil artysty: Jerzy Rosołowicz," w: Zasoby Muzeum Sztuki w Łodzi, Muzeum 167

Sztuki w Łodzi, https://zasoby.msl.org.pl/martists/view/254 (dostęp 25 marca 2023).
61

https://zasoby.msl.org.pl/martists/view/254
https://zasoby.msl.org.pl/martists/view/254
https://magazynszum.pl/kleska-urodzaju-poczatki-sztuki-ekologicznie-zaangazowanej-w-polsce-w-gsw-opole/
https://magazynszum.pl/kleska-urodzaju-poczatki-sztuki-ekologicznie-zaangazowanej-w-polsce-w-gsw-opole/
https://magazynszum.pl/kleska-urodzaju-poczatki-sztuki-ekologicznie-zaangazowanej-w-polsce-w-gsw-opole/
https://magazynszum.pl/kleska-urodzaju-poczatki-sztuki-ekologicznie-zaangazowanej-w-polsce-w-gsw-opole/
https://archiwum.artmuseum.pl/pl/archiwum/archiwum-wlodzimierza-borowskiego/1184?read=all
https://archiwum.artmuseum.pl/pl/archiwum/archiwum-wlodzimierza-borowskiego/1184?read=all
https://archiwum.artmuseum.pl/pl/archiwum/archiwum-wlodzimierza-borowskiego/1184?read=all


skrytykowała nadprodukcję dzieł sztuki, postulując ograniczenie twórczości artystycznej 

i  stworzenie "urzędu patentowego" do odrzucania wtórnych koncepcjiz . w  trakcie tego 168

samego pleneru Andrzej Matuszewski stworzył pracę używając fragmentu ściany węgla, 

którą pozyskał z  odkrywki, chcąc w  ten sposób zachować i  zadokumentować historię 

miejsca, które przestało istnieć w  wyniku prac kopalnianych . Konrad Jarodzki w  akcji 169

"Zapis przestrzeni" symbolicznie ujarzmił industrialny krajobraz kopalni, rozciągając za 

sobą białą taśmę, która podkreślała nierówności terenu i uwypuklała wpływ człowieka na 

naturalny pejzaż . Stefan Papp, krakowski rzeźbiarz, zrealizował w latach 70. XX wieku 170

pionierski, prewencyjny projekt artystyczny o  charakterze ekologicznym.  Jego akcja 171

Drzewa umierają publicznie z  1975 roku, realizowana w  Zielonej Górze polegała na 

rozwieszeniu w  przestrzeni miejskiej tysiąca plakatów-nekrologów, które informowały 

o śmierci drzew z powodu wyłożenia ulicy brukiem. Działanie to, zorganizowane z pomocą 

uczniów lokalnej szkoły, miało na celu nie tylko zwrócenie uwagi na problem dewastacji 

środowiska, ale także zaangażowanie społeczności i wywołanie reakcji, która wykraczała 

poza tradycyjne ramy galerii sztuki. Akcja wywołała poruszenie i  spowodowała reakcję 

władz partyjnych. Mimo że nekrologi zostały zerwane, ich oddziaływanie mocno zapisało 

się w  pamięci mieszkańców, stając się przykładem skutecznej interwencji artystycznej 

o  wymiarze społecznym i  politycznym.  Te wczesne prace cechował brak 172

monumentalności, realizowano je niskim nakładem, przez co były mniej spektakularne niż 

amerykański land art. Jednak właśnie dzięki temu nierzadko miały charakter manifestów 

ekologii codzienności: zamiast przenosić góry, wskazywały na drobne gesty poszanowania 

natury tu i teraz. 

Na osobne miejsce zasługuje Teresa Murak, pionierka polskiej sztuki ekologicznej 

i  feministycznej. Od pierwszych akcji w 1973 r. (zasiewy rzeżuchy na płótnie i  noszenie 

„zielonego płaszcza” z  kiełkujących roślin) Murak konsekwentnie wprowadzała naturę 

w sferę intymną i sakralną. Jej słynna Procesja (1974) , czyli przemarsz artystki w szacie 173

 Anna Krukowska i Małgorzata Rzerzycha-Myśliwy, Odkrywki. Kropla wiedzy o plenerze Ziemia 168

Zgorzelecka 1971–2021, Muzeum Współczesne Wrocław i Akademia Sztuk Pięknych im. Eugeniusza 
Gepperta we Wrocławiu, 2021, 9.

 Ibid., 10.169

 Ibid.,  9.170

 Piotr Słodkowski, "Wystawianie sztuki jako działanie zapobiegawcze," w Humanistyka prewencyjna, red. 171

Ewa Domańska, Piotr Słodkowski i Monika Stobiecka (Warszawa–Poznań: Muzeum Sztuki Nowoczesnej 
w Warszawie, Poznańskie Centrum Dziedzictwa, 2022), 6-7.

 Ibid.172

 Maryla Sitkowska, "Teresa Murak," Culture.pl, styczeń 2003, aktualizacja kwiecień 2020, https://173

culture.pl/pl/tworca/teresa-murak (dostęp 25 marca 2023).
62

https://culture.pl/pl/tworca/teresa-murak
https://culture.pl/pl/tworca/teresa-murak
https://culture.pl/pl/tworca/teresa-murak


porośniętej kiełkami, połączyła rytuał religijny z  celebracją wegetacji. Murak angażowała 

w performansy elementy środowiska – ziemię, nasiona, wodę, błoto. Jej działania, choć 

wpisują się w nurt eko-artu, wyróżniały się mistyczną treścią: w kiełkowaniu roślin artystka 

dostrzegała symbol odnowy życia. 

Polska sztuka ekologiczna rozwijała się więc wielotorowo, od konceptualnych akcji 

protestu po ekofeministyczne rytuały. Co istotne, już w  latach 70. polscy artyści 

formułowali konkretne postulaty ochrony środowiska, nieraz współpracując z naukowcami 

lub lokalną ludnością. Organizowane w ramach grupowych plenerów „ekowencje” , jak je 174

nazwano, były wydarzeniami, gdzie sztuka stawała się platformą dyskusji o  ekologii 

i przestrzenią testowania utopijnych pomysłów dla dobra wspólnego. 

Powyższe przykłady pokazują jak sztuka ekologiczna w  swych początkowych stadiach 

przybierała przeróżne formy, od heroicznych gestów przekształcania krajobrazu przez 

strategie utrzymania i  codziennej troski, po złożone procesy i  akcje performatywne oraz 

polskie realizacje o  wymiarze zarówno politycznym, jak i  duchowym. Krytyka destrukcji 

środowiska stawała się coraz bardziej jawna, a  artyści stopniowo przechodzili od 

symbolicznych interwencji do rzeczywistych działań naprawczych. Tym samym torowali 

drogę nowym formom artystycznej sprawczości – takim, które w  obliczu kryzysu 

ekologicznego nie tylko obrazują problemy, ale aktywnie współkształtują świat, poszukując 

dla planetarnego „gospodarstwa domowego” dróg uzdrowienia. 

Nowe formuły artystyczne w XXI wieku 

Coraz częstsze debaty pojawiające się dyskusji publicznej na temat zmian klimatycznych 

w pierwszych dekadach XXI wieku, wpłynęły znacząco na zainteresowanie problematyką 

środowiskową w  sztuce współczesnej. Eskalacja katastrof naturalnych, informacje 

o  masowym wymieraniu gatunków oraz narastające nierówności społeczne sprawiły, że 

artyści zaczęli coraz mocniej angażować się w  działania społeczno-ekologiczne, 

poszukując nowych form wypowiedzi, które mogą skutecznie wpływać na świadomość 

społeczną. Choć różnią się od siebie znacząco pod kątem formalnym łączy je namysł 

krytyczny kwestionujący antropocentryzm i uwzględniające sprawczość innych niż ludzkie 

podmiotów. 

 Redakcja, "Klęska urodzaju."174

63



Sztuka jako narzędzie interwencji społeczno-ekologicznej 

Jednym z najważniejszych nurtów sztuki ekologicznej XXI wieku są działania artystyczno-

aktywistyczne, w  tym te łączące interwencję społeczną i  ekologię. Sztuka środowiskowa 

nie ogranicza się już do symbolicznego komentowania. Coraz częściej walczy o  realny 

wpływ na świadomość społeczną wobec zmian klimatu . Badacze wskazują, że siła 175

takiej sztuki zaangażowanej wynika z  jej zdolności do wywoływania zmian kulturowych, 

poznawczych i  psychologicznych. Twórcze działania potrafią kształtować postawy, 

edukować i włączać społeczności do działania. Ruchy ekologiczne świadomie sięgają po 

środki artystyczne, aby edukować, angażować ludzi w  protesty i  wzmacniać poczucie 

wspólnoty, co zwiększa zasięg i  skuteczność ich przekazu . w efekcie ukształtował się 176

nurt określany nieraz jako artivism (artystyczny aktywizm), gdzie granica między sztuką 

a aktywnością obywatelską się zaciera. Jak zauważa Diana Lelonek, trudno dziś pozostać 

obojętnym, coraz więcej artystów włącza się w  ruchy ekologiczne, a  nawet podczas 

protestów (np. Strajku dla Ziemi) pojawiają się specjalne sekcje „artywistyczne” integrujące 

twórców i aktywistów . 177

Jednym z  głównych pól takiej działalności jest przestrzeń miejska, gdzie artyści 

interweniują, by zwrócić uwagę na potrzebę zieleni i  troski o ekosystemy w codziennym 

życiu mieszkańców. Przykładem jest Joanna Rajkowska, która stworzyła w  Warszawie 

głośną instalację Dotleniacz (2007) . Na zaniedbanym placu urządziła oczko wodne 178

z  roślinami dotleniającymi wodę, tworząc publiczny mikro-park. Ten „miejski ekosystem” 

zapewniał świeże powietrze i  zapraszał ludzi do wspólnego spędzania czasu. Był to 

zarazem gest artystyczny i  proekologiczny, pokazujący jak natura może ożywiać tkankę 

miejską. Dotleniacz stał się popularnym miejscem spotkań, a Rajkowska – jak podkreślano 

przy okazji nagrody Paszport “Polityki”  – działała “na pograniczu sztuki, natury i życia”, 179

oddając miasto jego mieszkańcom i przywracając w nim przestrzeń do oddechu i refleksji. 

 T.J. Demos, „Contemporary Art and the Politics of Ecology: An Introduction,” Third Text 27, nr 1 (styczeń 175

2013): 7.
 Teresa Sanz i Beatriz Rodriguez-Labajos, "Does artistic activism change anything? Strategic and 176

transformative effects of arts in anti-coal struggles in Oakland, CA," Geoforum 122 (2021): 41.
 Piotr Policht, "Diana Lelonek," Culture.pl, czerwiec 2017, aktualizacja sierpień 2020, https://culture.pl/pl/177

tworca/diana-lelonek (dostęp 25 marca 2023).
 Joanna Rajkowska, „Dotleniacz,” Joanna Rajkowska, dostęp 25 marca 2023, https://178

www.rajkowska.com/dotleniacz-2/.
 Redakcja, „Sztuki wizualne. Joanna Rajkowska,” Polityka, dostęp 10 kwietnia 2023, https://179

www.polityka.pl/tygodnikpolityka/kultura/paszporty/241297,1,sztuki-wizualne-joanna-rajkowska.read.
64

https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/kultura/paszporty/241297,1,sztuki-wizualne-joanna-rajkowska.read
https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/kultura/paszporty/241297,1,sztuki-wizualne-joanna-rajkowska.read
https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/kultura/paszporty/241297,1,sztuki-wizualne-joanna-rajkowska.read
https://www.rajkowska.com/dotleniacz-2/
https://www.rajkowska.com/dotleniacz-2/
https://www.rajkowska.com/dotleniacz-2/
https://culture.pl/pl/tworca/diana-lelonek
https://culture.pl/pl/tworca/diana-lelonek
https://culture.pl/pl/tworca/diana-lelonek


Nic więc dziwnego, że po zakończeniu projektu, jego likwidacja przyniosła duże 

niezadowolenie wśród okolicznych mieszkańców .  180

Innym obszarem artystycznych interwencji budzącym jeszcze większe emocje są 

naturalne ekosystemy i przyroda pozamiejska. w Polsce symbolem takich działań stała się 

Cecylia Malik, krakowska artystka i aktywistka. Szerokim echem odbiła się jej akcja Matki 

Polki na wyrębie . Był to oddolny ruch zainicjowany w  2017 roku, w  którym matki 181

z dziećmi protestowały przeciw masowej wycince drzew (m.in. w Puszczy Białowieskiej). 

Malik wraz z  innymi kobietami w wymowny sposób karmiła piersią niemowlęta na pniach 

ściętych drzew, stając się żywym symbolem matek broniących natury dla przyszłych 

generacji. Ta pokojowa, lecz dramatyczna forma protestu zwróciła uwagę mediów na 

dewastację prastarej puszczy. Matki siedzące w  “cmentarzysku drzew” przemówiły 

w  imieniu niemego lasu, domagając się jego ochrony . Również rzeki zyskały swe 182

rzeczniczki dzięki kolektywowi zainicjowanemu przez Malik. Siostry Rzeki , akcja 183

zapoczątkowana przez Cecylię Malik wraz z  Anną Grajewską i  Agatą Bargiel, to seria 

happeningów, podczas których kobiety wchodzą do rzek, aby w  imieniu Koalicji Ratujmy 

Rzeki protestować przeciwko budowie drogi wodnej E40 i  zapory w  Siarzewie. Poprzez 

ten poetycki gest przyjmowania imion, a  tym samym reprezentowania konkretnych rzek, 

artystki nagłaśniały problem ich regulacji i  dewastacji ich naturalnych koryt. Kampanie 

Malik cechuje ścisłe połączenie sztuki z  aktywnością obywatelską: działania 

performatywne stają się częścią szerszych koalicji społecznych. Praktykę Malik można 

definiować jako „rzeźbę społeczną” w  duchu Beuysa – sztukę, która realnie 

współkształtuje rzeczywistość społeczno-ekologiczną. Jej projekty powstają we 

współpracy z  naukowcami, mieszkańcami i  aktywistami, a  kreatywność służy mobilizacji 

społeczności do walki o wspólne dobro, czy to zielony skwer w mieście, czy dzika rzeka . 184

Działalność takich artystek jak Rajkowska czy Malik pokazuje, że sztuka może pełnić rolę 

katalizatora zmian, oferując nowe symbole, rytuały i  przestrzenie dla ruchów 

 Joanna Rajkowska, „Dotleniacz,” Sztuka Publiczna, dostęp 10 kwietnia 2023, https://sztukapubliczna.pl/180

pl/dotleniacz-joanna-rajkowska/czytaj/100.
 Cecylia Malik, „Matki Polki na wyrębie,” Cecylia Malik, dostęp 10 kwietnia 2023, https://181

www.cecyliamalik.pl/pl/drzewa/MatkiPolkiNaWyrebie.
 Natalia Sawka, „Trzymając w rękach malutkie dzieci, kobiety usiadły na świeżo wyciętych konarach 182

drzew,” Krytyka Polityczna, dostęp 10 kwietnia 2023, https://krytykapolityczna.pl/kraj/miasto/lex-szyszko-
protest/.

 Cecylia Malik, „Siostry Rzeki,” Cecylia Malik, dostęp 10 kwietnia 2023, https://www.cecyliamalik.pl/pl/183

rzeki/SiostryRzeki.
 Marcin Polak, „Wywiad Rzeka / Cecylia Malik,” Miej Miejsce, dostęp 10 kwietnia 2023, https://184

miejmiejsce.com/sztuka/wywiad-rzeka-cecylia-malik
65

https://krytykapolityczna.pl/kraj/miasto/lex-szyszko-protest/
https://krytykapolityczna.pl/kraj/miasto/lex-szyszko-protest/
https://krytykapolityczna.pl/kraj/miasto/lex-szyszko-protest/
https://www.google.com/search?q=https://biuroluiz.pl/wywiad-rzeka-cecylia-malik/
https://miejmiejsce.com/sztuka/wywiad-rzeka-cecylia-malik
https://miejmiejsce.com/sztuka/wywiad-rzeka-cecylia-malik
https://www.cecyliamalik.pl/pl/drzewa/MatkiPolkiNaWyrebie
https://www.cecyliamalik.pl/pl/drzewa/MatkiPolkiNaWyrebie
https://www.cecyliamalik.pl/pl/drzewa/MatkiPolkiNaWyrebie
https://www.cecyliamalik.pl/pl/rzeki/SiostryRzeki
https://www.cecyliamalik.pl/pl/rzeki/SiostryRzeki
https://www.cecyliamalik.pl/pl/rzeki/SiostryRzeki
https://sztukapubliczna.pl/pl/dotleniacz-joanna-rajkowska/czytaj/100
https://sztukapubliczna.pl/pl/dotleniacz-joanna-rajkowska/czytaj/100
https://sztukapubliczna.pl/pl/dotleniacz-joanna-rajkowska/czytaj/100


ekologicznych. Instalacje i  happeningi poszerzają oddziaływanie protestów, przyciągając 

uwagę mediów i wyobraźnię społeczną. Malik podkreśla, że protesty muszą chwytać za 

serce i  oko. Stąd jej pomysłowe akcje, jak np. plecenie 6-kilometrowego warkocza 

symbolizującego rzekę Białkę , przyciągają zarówno zwykłych ludzi, jak i  polityków. 185

Dzięki takiej strategii sztuka staje się narzędziem oddolnej zmiany, pomaga budować 

szerszą koalicję wokół postulatów ekologicznych, przekładając je na język zrozumiały 

i angażujący emocjonalnie. 

Z innego punktu wychodzi twórczość Diany Lelonek, która poszukuje rozwiązań 

w  środowisku już w  pełni zdegradowanym. w  projekcie Hałda rokitnikowa , artystka 186

zajęła się terenami pogórniczymi Wielkopolski, wyjałowionymi przez odkrywki węgla 

brunatnego. Obserwując, iż na zdegradowanych hałdach świetnie rośnie rokitnik, Lelonek 

zaproponowała wizję przekształcenia nieużytków w  uprawy prozdrowotnych owoców 

nadających się na przetwory i  soki. Projekt ten łączy sztukę z  ekonomią i  ekologią: 

artystka proponuje przemianę regionu górniczego w  region produkujący ekologiczne 

dobra, co stanowi zarówno medium dyskusji o  przyszłości postwęglowej, jak i  realną 

alternatywę gospodarczą . To przykład artystycznej interwencji, która wychodzi poza 187

galerię – staje się laboratorium zmiany społecznej, angażując lokalną społeczność 

i władze do myślenia o zrównoważonym rozwoju. 

Oczywiście artystyczny aktywizm ekologiczny nie występuje tylko w Polsce, a ma wymiar 

globalny. Przykładem jest projekt fotograficzny Drowning World Gideona Mendela , 188

rozpoczęty w 2007 roku, w którym artysta dokumentuje ofiary powodzi na całym świecie. 

Jego poruszające portrety ludzi stojących po pas w  wodzie w  zalanych domach 

unaoczniają ludzkie oblicze kryzysu klimatycznego. Fotografie Mendela funkcjonują 

zarazem jako dzieła sztuki i  jako materiał kampanii społecznej, były prezentowane na 

ulicznych wystawach i  w mediach, budząc empatię dla ofiar ekstremalnych zjawisk 

pogodowych. Estetyka Mendela, łącząca piękno kadrów z  grozą powodzi, skutecznie 

zwraca uwagę opinii publicznej na skutki globalnego ocieplenia.  

 Katarzyna Wiekiera, „Raj w życiu jest nad rzeką: rozmowa z Cecylią Malik”. Dzikie Życie, maj 2024. 185

Dostęp 10 czerwca 2024. https://dzikiezycie.pl/archiwum/2024/maj-2024/raj-w-zyciu-jest-nad-rzeka-
rozmowa-z-cecylia-malik.

 Diana Lelonek, „Seaberry Slagheap”. Diana Lelonek, od 2018. dostęp 5 maja 2023. http://186

dianalelonek.com/portfolio/seaberryslagheap/.
 Piotr Policht, „Diana Lelonek”. Culture.pl, dostęp 5 maja 2023. https://culture.pl/pl/tworca/diana-lelonek.187

 Gideon Mendel, „Drowning World,” Gideon Mendel, Dostęp 5 maja 2023, https://gideonmendel.com/188

drowning-world-introduction/.
66

https://culture.pl/pl/tworca/diana-lelonek
https://culture.pl/pl/tworca/diana-lelonek
http://dianalelonek.com/portfolio/seaberryslagheap/
http://dianalelonek.com/portfolio/seaberryslagheap/
http://dianalelonek.com/portfolio/seaberryslagheap/
https://dzikiezycie.pl/archiwum/2024/maj-2024/raj-w-zyciu-jest-nad-rzeka-rozmowa-z-cecylia-malik
https://dzikiezycie.pl/archiwum/2024/maj-2024/raj-w-zyciu-jest-nad-rzeka-rozmowa-z-cecylia-malik
https://dzikiezycie.pl/archiwum/2024/maj-2024/raj-w-zyciu-jest-nad-rzeka-rozmowa-z-cecylia-malik
https://gideonmendel.com/drowning-world-introduction/
https://gideonmendel.com/drowning-world-introduction/
https://gideonmendel.com/drowning-world-introduction/


Jest to tylko kilka przykładów na styku sztuki, ekologii i  aktywizmu, traktujących sztukę 

jako narzędzie interwencji społeczno-środowiskowej. Działania w  przestrzeni publicznej, 

od miejskich instalacji poprawiających mikroklimat, przez performanse uwrażliwiające na 

los drzew i  rzek, po projekty fotograficzne i  land-artowe, pełnią funkcję alarmu 

i  katalizatora. Twórcy tacy jak Rajkowska, Malik, Lelonek czy Mendel uzbrajają 

społeczeństwo w  wyobraźnię potrzebną do stawienia czoła kryzysowi klimatycznemu. 

Dzięki nim abstrakcyjne hasła ekologiczne przekładają się na konkretne obrazy 

i doświadczenia, które poruszają emocje i pobudzają do działania tu i teraz. Sztuka staje 

się więc potencjalnym narzędziem budowania społecznej wrażliwości w  obliczu wyzwań 

ekologicznych. 

Posthumanizm i nie-ludzka sprawczość w sztuce 

Równolegle do artystycznego aktywizmu rozwija się nurt posthumanistyczny w  sztuce, 

kwestionujący antropocentryczną wizję świata i  tradycyjne podziały na naturę i  kulturę. 

Postantropocentryzm w  sztuce oznacza świadome przesunięcie uwagi z  człowieka jako 

„miary wszechrzeczy” na współdziałanie człowieka z  innymi formami istnienia – 

zwierzętami, roślinami, a  nawet bytami nieożywionymi. Filozoficzne inspiracje tego 

podejścia płyną m.in. z nowego materializmu i teorii pokrewnych, które przypisują materii 

i  istotom nie-ludzkim sprawczość oraz podkreślają uwikłanie ludzi w  sieci powiązań 

z  otoczeniem. Posthumanistyczna sztuka odrzuca zatem dualizm natura/kultura jako 

konstrukcję myślową, zamiast tego proponuje myślenie o  świecie w  kategoriach 

„współbycia”, relacyjności i  wzajemnej zależności wszystkich bytów. Jak ujął to Antje 

Jacobs za Haraway - potrzebujemy odejścia od utartych schematów wiedzy opartych na 

przeciwstawieniu człowieka i natury. Współczesna sztuka ekologiczna coraz częściej staje 

się polem eksperymentu, gdzie ludzie i  „inne-niż-ludzkie” organizmy współtworzą nowe, 

ekocentryczne spojrzenie na świat .  189

Diana Lelonek, obok działań interwencyjnych, realizuje projekty artystyczne wpisujące się 

również w  nurt posthumanistyczny. w  jej twórczości widać konsekwentne dążenie do 

przełamania skostniałego podziału na kulturę i naturę oraz ukazania sieci współzależności 

między ludźmi a  innymi organizmami. Sztandarowym projektem Lelonek jest Centrum 

 Antje Jacobs, Steven Devleminck, i Karin Hannes, „Co‐Creatively Producing Knowledge With Other‐189

Than‐Human Organisms in a (Bio)Technology‐Controlled Artistic Environment,” Social Inclusion 11, nr 3 
(2023): 61-62.

67



Żywych Rzeczy , założona przez artystkę quasi-instytucja badawcza, gromadząca 190

porzucone przez ludzi przedmioty zasiedlone przez organizmy żywe. w  „centrum” tym 

stare buty porośnięte mchem czy nadtopione plastiki pokryte grzybnią prezentowane są 

jak eksponaty przyrodnicze, tyle że tworzą je hybrydy wytworów kultury i  dzikiej natury. 

Ideą Lelonek jest pokazanie, że to co uznajemy za odpad i  „martwy” obiekt, 

w  rzeczywistości staje się podłożem nowego życia . Natura i  kultura przenikają się, 191

a granica między nimi rozpływa. Artystka mówi wręcz o splocie systemu ekonomicznego 

późnego kapitalizmu z  systemami biologicznymi – nasze produkty i  śmieci włączają się 

w  obieg przyrody, a  organizmy potrafią skolonizować wytwory cywilizacji, tworząc nowe 

ekosystemy. Centrum Żywych Rzeczy to zatem rodzaj laboratorium symbiozy 

i  jednocześnie krytyczny komentarz do konsumpcjonizmu. Wskazuje na konieczność 

nowego myślenia o  odpadach jako o  części środowiska, za którą ponosimy 

odpowiedzialność wspólnie z innymi gatunkami. 

Inni artyści idą o krok dalej, oddając kontrolę nad kształtem dzieła samym ekosystemom 

czy zwierzętom. Elvin Flamingo (Jarosław Czarnecki) w  swojej głośnej pracy 

Symbiotyczność tworzenia  (rozpoczętej w  2012) stworzył twórczy sojusz z  hodowaną 192

kolonią mrówek. Zaprojektował system połączonych inkubatorów, zamieszkałych przez 

mrówki i  grzyby hodowane przez nie w  symbiozie. Dzieło jest w  istocie żywym 

organizmem-artefaktem, rozwijającym się autonomicznie na oczach widzów. Flamingo 

określa siebie jedynie jako asystenta mrówek; zrzekł się pozycji wszechwiedzącego autora 

na rzecz bycia opiekunem i  świadkiem międzygatunkowego procesu twórczego. Artysta 

zaplanował, że projekt ma trwać aż do naturalnej śmierci królowej mrówek, co 

przewidywane jest w  latach trzydziestych XXI wieku. . Symbiotyczność tworzenia 193

radykalnie realizuje założenia posthumanizmu: ludzka intencja splata się tu z aktywnością 

owadów, a cykl życia nie-ludzkiego gatunku wyznacza ramy trwania dzieła. w ten sposób 

Flamingo podważa tradycyjną figurę artysty-demiurga. Kreacja staje się tu aktem 

zbiorowym, obejmującym inteligencję roju i  procesy biologiczne, które wymykają się 

kontroli człowieka. Podobne idee znajdziemy w  twórczości Pierre’a Huyghe’a, 

 Diana Lelonek, „Center for the Living Things,” Diana Lelonek, dostęp 10 maja 2023, http://190

dianalelonek.com/portfolio/center-for-the-living-things/.
 Agnieszka Warnke, „Diana Lelonek: Pokazać sprawczość roślin [WYWIAD],” Culture.pl, dostęp 10 maja 191

2023, https://culture.pl/pl/artykul/diana-lelonek-pokazac-sprawczosc-roslin-wywiad.
 Elvin Flamingo, „Symbiosity of Creation — Self-commentary on the artist's achievements,” Elvin 192

Flamingo, dostęp 15 maja 2023, https://www.elvinflamingo.art/n-b-t.html.
 Elvin Flamingo, Symbiotyczność tworzenia. Dzień 1/119, NOMUS (Gdańsk), dostęp 15 maja 2023, 193

https://nomus.gda.pl/pl/zbiory/f/elvin-flamingo/symbiotycznosc-tworzenia-dzien-1119.
68

https://nomus.gda.pl/pl/zbiory/f/elvin-flamingo/symbiotycznosc-tworzenia-dzien-1119
https://nomus.gda.pl/pl/zbiory/f/elvin-flamingo/symbiotycznosc-tworzenia-dzien-1119
https://www.elvinflamingo.art/n-b-t.html
https://www.elvinflamingo.art/n-b-t.html
http://dianalelonek.com/portfolio/center-for-the-living-things/
http://dianalelonek.com/portfolio/center-for-the-living-things/
http://dianalelonek.com/portfolio/center-for-the-living-things/
https://culture.pl/pl/artykul/diana-lelonek-pokazac-sprawczosc-roslin-wywiad
https://culture.pl/pl/artykul/diana-lelonek-pokazac-sprawczosc-roslin-wywiad


uznawanego za jednego z  pionierów posthumanistycznego myślenia w  sztuce 

współczesnej. Huyghe często tworzy swoje dzieła jako dynamiczne i otwarte ekosystemy, 

w których równorzędną rolę odgrywają elementy ludzkie, zwierzęce i roślinne. Przykładem 

tego podejścia jest jego słynna praca „Untilled” (Documenta 13, 2012) , która powstała 194

jako specyficzny ogród-instalacja na terenie parku Karlsaue w Kassel. Artysta wprowadził 

tam żywe zwierzęta, między innymi psa o  różowym futrze na nodze, oraz ul pszczeli 

umieszczony na głowie rzeźby przedstawiającej ludzką postać leżącą na ziemi. 

Roślinność ogrodu rozwijała się bez ingerencji człowieka, a  zwierzęta mogły swobodnie 

przemieszczać się i kształtować przestrzeń według własnych zachowań i potrzeb. 

Instalacja ta reprezentuje odejście od tradycyjnego sposobu prezentowania sztuki jako 

statycznych, zamkniętych dzieł, w  zamian proponując dzieło jako żyjący habitat, który 

ewoluuje niezależnie od kontroli artysty. Wystawy Huyghe’a często przypominają swoiste 

laboratoria, w których obok elementów typowo galeryjnych, jak wideo i rzeźby, obecne są 

żywe organizmy, takie jak algi, bakterie, stworzenia morskie w akwariach czy nawet owady 

i  zwierzęta swobodnie przemieszczające się po salach wystawowych. w efekcie granica 

między przestrzenią sztuki a naturalnym środowiskiem zostaje całkowicie zatarta, a widz 

doświadcza sytuacji, w  której kultura ludzka przenika się i  współtworzy z  kulturą nie-

ludzką. w  pracach tych Huyghe konsekwentnie realizuje ideę posthumanistyczną, 

wskazując na konieczność redefinicji naszych relacji ze światem przyrody oraz na 

równouprawnienie różnych form życia i  ich współsprawczość w  kreowaniu 

rzeczywistości . 195

Do międzynarodowych przykładów wrażliwości posthumanistycznej należy również 

twórczość Aki Inomaty, japońskiej artystki znanej z projektu Why Not Hand Over a ‘Shelter’ 

to Hermit Crabs?, w  tłumaczeniu - Dlaczego by nie przekazać „schronienia” krabom 

pustelnikom, rozpoczęty w 2009 roku . To nietypowy przykład szeroko pojętego bio-artu 196

polegający na twórczej współpracy ze zwierzętami. Inomata przy pomocy tomografii 

komputerowej skanuje naturalne muszle zamieszkiwane przez kraby pustelniki, 

a  następnie modyfikuje ich cyfrowe modele 3D, dodając do formy muszli 

charakterystyczne kształty architektury z  różnych metropolii świata (m.in. Tokio, Nowy 

 Dorothea von Hantelmann, „Thinking the Arrival: Pierre Huyghe's Untilled and the Ontology of the 194

Exhibition,” On-Curating.org, dostęp 15 sierpnia 2023, https://www.on-curating.org/issue-33-reader/thinking-
the-arrival-pierre-huyghes-untilled-and-the-ontology-of-the-exhibition.html.

 Christopher Mooney, „Pierre Huyghe,” ArtReview, dostęp 15 sierpnia 2023, https://artreview.com/195

october-2013-feature-pierre-huyghe/.
 Aki Inomata, „Why Not Hand Over a “Shelter” to Hermit Crabs? -Border-,” Aki Inomata, dostęp 15 196

sierpnia 2023, https://www.aki-inomata.com/works/hermit/.
69

https://www.on-curating.org/issue-33-reader/thinking-the-arrival-pierre-huyghes-untilled-and-the-ontology-of-the-exhibition.html
https://www.on-curating.org/issue-33-reader/thinking-the-arrival-pierre-huyghes-untilled-and-the-ontology-of-the-exhibition.html
https://www.on-curating.org/issue-33-reader/thinking-the-arrival-pierre-huyghes-untilled-and-the-ontology-of-the-exhibition.html
https://www.on-curating.org/issue-33-reader/thinking-the-arrival-pierre-huyghes-untilled-and-the-ontology-of-the-exhibition.html
https://www.on-curating.org/issue-33-reader/thinking-the-arrival-pierre-huyghes-untilled-and-the-ontology-of-the-exhibition.html
https://artreview.com/october-2013-feature-pierre-huyghe/
https://artreview.com/october-2013-feature-pierre-huyghe/
https://www.aki-inomata.com/works/hermit/
https://www.aki-inomata.com/works/hermit/


Jork, Paryż). Tak opracowane, przezroczyste muszle wytwarza techniką druku 3D 

i przekazuje krabom, te zaś chętnie zasiedlają stworzone “schroniena”, korzystając z nich 

jak z prawdziwych muszli. Projekt Inomaty eksploruje zagadnienia przenikania się kultury 

i  natury oraz kwestie tożsamości, migracji i  przekraczania granic. Pustelniki zamieniając 

się “domami” symbolizują pokojową wymianę terytoriów, a  ich swobodne wędrówki 

z  jednej symbolicznej “metropolii” do drugiej przywodzą na myśl sytuację migrantów 

i  uchodźców. Zwierzęta w  jej instalacji dosłownie przekraczają granice “narodowe” 

i  gatunkowe, tworząc symboliczne odwrócenie ludzkich społeczeństw, w  których zmiana 

miejsca zamieszkania czy obywatelstwa nie odbywa się tak łatwo jak u krabów 

pustelników. Poprzez tę artystyczną metaforę Inomata ukazuje relację człowieka z innymi 

gatunkami i  zachęca do refleksji nad sposobami, w  jaki żywe organizmy mogą 

współtworzyć dzieło sztuki. 

W nurt posthumanistyczny wpisuje się także sztuka filmowa i  multimedialna tworzona 

z  perspektywy rdzennych kultur, dla których podział na człowieka i  naturę jest obcy. 

Przykładem jest Karrabing Film Collective – kolektyw aborygeński z  australijskiego 

Terytorium Północnego, który używa filmu jako narzędzia oddolnej analizy społecznej 

i opowieści o relacji z ziemią . Ich filmy, kręcone wspólnie przez kilkudziesięcioosobową 197

grupę rodzin, przedstawiają świat, w  którym ludzie, ziemia, duchy przodków, zwierzęta, 

a  także obiekty, takie jak kopalnie czy infrastruktura, tworzą nierozerwalną całość. 

Karrabing określają swoje historie jako rozgrywające się w „światach więcej-niż-ludzkich”, 

gdzie życie ożywione i  nieożywione przenika się w  jednolitą opowieść . Poprzez 198

improwizowane fabuły osadzone w  realiach postkolonialnych, kolektyw krytycznie bada 

skutki eksploatacji ziemi i narzucone, zachodnie struktury władzy nad naturą. Ich podejście 

łączy się z  aktywizmem ekologicznym. Filmy Karrabingu demaskują toksyczne skutki 

przemysłu i polityki (np. zanieczyszczenie, wywłaszczenie z ziemi), jednocześnie afirmując 

rdzenną wizję świata jako sieci relacji zamiast hierarchii. Można powiedzieć, że w  ich 

twórczości ziemia przemawia poprzez ludzi: kolektyw używa humoru, metafory i mitologii, 

by zakwestionować zachodni antropocentryzm i  przypomnieć, że przyroda ma swoją 

podmiotowość, a  ludzka społeczność jest tylko częścią większej wspólnoty istnienia. Ta 

perspektywa koresponduje z postulatami posthumanizmu i dekolonizacji. Jak pisze jedna 

z założycielek kolektywu, antropolożka E. Povinelli, ich celem jest znalezienie języka poza 

 Karrabing Indigenous Corporation „The Karrabing Film Collective”, dostęp 15 sierpnia 2023, https://197

karrabing.info/karrabing-film-collective
 Karrabing Film Collective, "Karrabing Film Collective," Hawai‘i Contemporary, dostęp 15 sierpnia 2023, 198

https://hawaiicontemporary.org/artist-karrabing-film-collective.
70

https://hawaiicontemporary.org/artist-karrabing-film-collective
https://hawaiicontemporary.org/artist-karrabing-film-collective
https://karrabing.info/
https://karrabing.info/karrabing-film-collective
https://karrabing.info/karrabing-film-collective


narzuconymi podziałami, który łączy w jedno to, co zachodnia myśl rozdzieliła: człowieka, 

ziemię, przeszłość i teraźniejszość . 199

Sztuka posthumanistyczna poszerza więc nasze pole wrażliwości i  wyobraźni. Poprzez 

współpracę z  ekosystemami i  oddanie głosu nie-ludzkim aktorom, artyści tworzą nowe 

narracje o  świecie jako wspólnocie wielu gatunków. w  estetyce współbycia ważne jest 

dostrzeżenie, że los ludzkości jest nierozerwalny z losem innych istot – sztuka staje się tu 

formą medytacji nad współzależnością i etyką troski o planetę. Dzieła Lelonek ujawniają 

sieć powiązań między ludźmi a  nie-ludźmi, podkreślając, że uznanie tych relacji jest 

kluczowe dla wspólnej przyszłości . Prace takie jak Symbiotyczność tworzenia czy filmy 200

Karrabingu to z  kolei artystyczne modele koegzystencji, w  których człowiek uczy się 

partnerstwa z  innymi formami życia zamiast dominacji. Wszystkie te zjawiska łączy 

dążenie do przezwyciężenia antropocentrycznej arogancji i wypracowania nowej, pokornej 

postawy świadomości bycia jednym z  wielu współdziałających podmiotów w  sieci życia. 

Sztuka posthumanistyczna jest więc nie tylko estetyczną propozycją, ale też filozoficzną 

i  etyczną praktyką wspólnego istnienia, laboratorium tego, jak my, ludzie, możemy na 

nowo określić swoje miejsce wśród wielu innych współtworzących ten świat. 

Bioart i sztuka biomateriałów  

Wrażliwość posthumanistyczna w  sztuce często objawia się poprzez działania, które 

sytuują się na pograniczu filozoficznej refleksji i praktyki bioartowej. Choć niektóre projekty 

oparte na wrażliwości posthumanistycznej wykorzystują metody laboratoryjne typowe dla 

bioartu, ich celem jest przede wszystkim kwestionowanie antropocentrycznych założeń 

i  eksplorowanie nowych form relacji między człowiekiem a  nie-ludzkimi istotami. Bioart 

natomiast, choć naturalnie opiera się na filozoficznych podstawach humanizmu 

i  posthumanizmu, kładzie większy nacisk na konkretne eksperymenty z  żywymi 

organizmami, materiałami biologicznymi i  technologiami laboratoryjnymi jako medium 

artystycznym. 

Nurt ten stał się platformą etycznej refleksji, która uwidacznia się szczególnie w projektach 

transgenicznych i  tkankowych, testujących granice ingerencji człowieka w  przyrodę. 

Pionier bio-artu Eduardo Kac w słynnym projekcie GFP Bunny (2000) stworzył genetycznie 

zmodyfikowanego królika, który świeci na zielono dzięki wprowadzeniu do jego organizmu 

 Karrabing Film Collective, Karrabing Film Collective.199

 Policht, „Diana Lelonek”.200

71



genu meduzy. Projekt ten wywołał globalną dyskusję o etyce modyfikacji genetycznych i o 

tym, czy człowiek ma prawo kreować nowe formy życia dla celów artystycznych. Kac nie 

dążył do „zabawy w  stwórcę”, lecz do zakwestionowania władzy biotechnologii oraz do 

nawiązania dialogu między artystą, transgenicznym stworzeniem a  publicznością . 201

w podobnym duchu działa Tissue Culture & Art Project (Oron Catts i Ionat Zurr), kolektyw 

tworzący semi-żywe obiekty z  hodowanych komórek. Ich głośna instalacja „Victimless 

Leather” (2004) – miniaturowa kurteczka wyhodowana z  żywych komórek skóry 

w  bioreaktorze, stanowiła prototyp surowca kaletniczego stworzonego bez ofiar 

zwierzęcych. Projekt ten skłaniał do namysłu nad moralnymi implikacjami używania 

zwierząt na potrzeby mody, sugerując przyszłość, w  której materiały mogą powstawać 

w  laboratorium bez cierpienia istot czujących . Victimless Leather unaocznia jednak 202

również paradoksy takich rozwiązań. Nawet wolna od okrucieństwa technologia 

laboratoryjna generuje odpady i zużywa zasoby, co artyści podkreślili, celowo uśmiercając 

eksponat odcięciem pożywki, by przypomnieć o  odpowiedzialności za manipulowane 

życie . Również prace Pinar Yoldas poszerzają debatę etyczną. Artystka tworzy 203

spekulatywne ekosystemy nowych organizmów powstałych w wyniku nadmiaru odpadów 

i  toksyn. w  instalacji Ecosystem of Excess (2014)  Yoldas wyobraża sobie życie, które 204

mogłoby wyewoluować w  Wielkiej Pacyficznej Plamie Śmieci. Projektuje hipotetyczne 

gatunki zdolne żywić się plastikiem i  żyć w  skrajnie zanieczyszczonym środowisku. Jej 

wizja to ironiczne odbicie antropocentryzmu - skoro ludzkie odpady stały się nową 

“pierwotną zupą”, to być może powstaną byty, które w  przekształconym środowisku 

poradzą sobie lepiej od nas. Jak pisze Yoldas, jej praca przechodzi “od nadmiernego 

antropocentryzmu do anthropo-de-centrism, oferując życie bez ludzkości” . Bioart staje 205

się tu futurystycznym laboratorium, w którym artyści badają granice ingerencji człowieka, 

a  zarazem podważają nasze egoistyczne założenia, ukazując scenariusze, gdzie natura 

adaptuje się lub odpowiada na działalność ludzką bez naszego udziału.  

Kontrastem dla praktyk Yoldas oferującej wizję życia bez ludzkości może stanowić 

biodesign jawiący się jako ekologiczna alternatywa dla tradycyjnych praktyk projektowych. 

 Monika Bakke, Bio‑transfiguracje. Sztuka i estetyka posthumanizmu (Poznań: Wydawnictwo Naukowe 201

Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, 2011), 167-171
 The Tissue Culture & Art Project, Victimless Leather (2004), dostęp 15 sierpnia 2023, https://202

tcaproject.net/portfolio/victimless-leather/
 Bakke, Bio‑transfiguracje, 181-184203

 Pınar Yoldaş, Ecosystem of Excess (2014), dostęp 15 sierpnia 2023, https://www.pinaryoldas.info/WORK/204

Ecosystem-of-Excess-2014
 Yoldaş, Ecosystem of Excess, dostęp 15 sierpnia 2023, 205

72

https://www.pinaryoldas.info/WORK/Ecosystem-of-Excess-2014
https://tcaproject.net/portfolio/victimless-leather/
https://tcaproject.net/portfolio/victimless-leather/
https://tcaproject.net/portfolio/victimless-leather/
https://www.pinaryoldas.info/WORK/Ecosystem-of-Excess-2014
https://www.pinaryoldas.info/WORK/Ecosystem-of-Excess-2014
https://www.pinaryoldas.info/WORK/Ecosystem-of-Excess-2014


Wykorzystuje procesy biologiczne i materiały organiczne zamiast tworzyw sztucznych czy 

przemysłowych. Przykładem są eksperymenty Zbigniewa Oksiuty, który tworzy “żywe” 

formy architektoniczne z  polimerów organicznych takich jak np. alginian czy żelatyna 

zamiast betonu. Oksiuta postuluje wizję habitatów biologicznych jako symbiotycznych 

systemów, gdzie ludzie, zwierzęta i  rośliny współżyją w  jednej przestrzeni – membranie 

z żywej materii, będącej równoprawnym członkiem wspólnoty . Tego rodzaju radykalny 206

zwrot ku biologii w projektowaniu kwestionuje antropocentryczne myślenie o architekturze 

i środowisku, wskazując, że człowiek nie jest odrębnym bytem mogącym istnieć w izolacji 

od innych organizmów. Podobnie Karolina Żyniewicz, polska artystka bioartu, prowadzi 

działania na pograniczu sztuki i biologii. Artystka hoduje w  laboratorium własne komórki, 

doprowadzając do ich zaprogramowanej śmierci (Safe Suicide, 2017)  i  dokumentując 207

ten proces. Jej prace balansują między fascynacją a obrzydzeniem, dotykając tabu życia 

i śmierci, co podważa tradycyjne granice „ciało – organizm” oraz zmusza do namysłu nad 

definicją życia i  sprawczością człowieka. Twórczość Żyniewicz, podobnie jak Oksiuty 

ukazuje, że materia organiczna może być traktowana jako pełnoprawny medium sztuki, 

a  nie tylko przedmiot badań naukowych. Wszystkie te przykłady ilustrują ekologiczny 

wymiar bioartu: żywe dzieła sztuki prowokują pytania o odpowiedzialność, współistnienie 

gatunków i  etyczne granice eksperymentów, kwestionując zarazem antropocentryczne 

przekonanie o dominacji człowieka nad resztą biosfery. 

Spekulacja artystyczna, krytyka technologii i nowe media w obliczu 
antropocenu 

W obliczu kryzysu antropocenu wielu artystów sięga po nowe media, technologie cyfrowe, 

AI oraz dane, aby krytycznie przeanalizować wpływ techniki na środowisko 

i  społeczeństwo oraz wyobrazić sobie możliwe przyszłości. Sztuka w  tym nurcie bada 

materialne i  społeczno-polityczne aspekty infrastruktury cyfrowej, od ukrytych fizycznych 

sieci kabli i serwerów po koszty energetyczne i nierówności, jakie generuje globalna sieć. 

Wbrew popularnej metaforze „chmury” dane nie są niematerialne. Fizyczność Internetu 

stała się szczególnie widoczna po ujawnieniu globalnej inwigilacji, prowadzonej przez 

amerykańską agencję NSA, przez Edwarda Snowdena w  2013 roku. Ujawnienie 

podsłuchu transatlantyckich kabli komunikacyjnych pokazało także geopolityczny wymiar 

 Katarzyna Warmuz, „„Spatium Gelatum” Zbigniewa Oksiuty jako forma estetyzacji przestrzeni,” Amor Fati 206

1, nr 5 (2016): 68-70.
 Karolina Żyniewicz, Safe Suicide, Living Projects, 2016 (projekt w toku), dostęp 15 sierpnia 2023, http://207

karolinazyniewicz.eu/gallery-category/living-projects/#safe-suicid
73

http://karolinazyniewicz.eu/gallery-category/living-projects/%23safe-suicid
http://karolinazyniewicz.eu/gallery-category/living-projects/%23safe-suicid
http://karolinazyniewicz.eu/gallery-category/living-projects/%23safe-suicid


technologii. Nawet przebieg podmorskich światłowodów ma konsekwencje dla 

suwerenności i  nadzoru . Artyści nowych mediów, eksplorując te tematy, odsłaniają to, 208

co Jussi Parikka nazywa „antrobsceną” czyli obscenicznym zapleczem nowoczesnych 

technologii, pełnym toksycznych odpadów i  utajonych kosztów środowiskowych 

współczesnej kultury medialnej . 209

Krytyka infrastruktury cyfrowej w dobie antropocenu dotyczy m.in. niebotycznego zużycia 

energii przez centra danych, emisji CO₂ generowanych przez streaming i  blockchain, 

a  także problemu elektroodpadów. We współczesnej sztuce pojawiają się prace 

komentujące te zjawiska, jak np. instalacja Tantalum Memorial (2008) autorstwa 

Harwooda, Wrighta i  Yokokojiego, przywołana przez Parikkę , która odnosi się do 210

konfliktu w  Kongo napędzanego wydobyciem koltanu (metalu niezbędnego do produkcji 

telefonów komórkowych) . Takie dzieła wiążą naszą codzienną technologiczną wygodę 211

z wyzyskiem zasobów i ludzi w krajach globalnego Południa. Parikka wskazuje, że kultura 

techniczna opiera się na praktykach “ekologicznie niezrównoważonych, politycznie 

wątpliwych i  etycznie podejrzanych” – od planowanego postarzania sprzętu po 

neokolonialny układ globalnej ekstrakcji surowców energetycznych . Eksploatacja złóż 212

rzadkich minerałów, tania siła robocza w  fabrykach elektroniki oraz wysyłanie zużytych 

urządzeń na wysypiska w Afryce czy Azji tworzą ciągłość, w której cyfrowa utopia Północy 

opłacana jest degradacją Południa. 

Na tym tle pojawiają się artyści badający geopolityczne uwikłania technologii. Kolektyw 

Forensic Architecture redefiniuje architekturę jako narzędzie śledcze ujawniające przemoc 

strukturalną . Wykorzystuje dane cyfrowe, zdjęcia satelitarne i  modele 3D do 213

demaskowania nadużyć władzy, zbrodni wojennych czy ekologicznych katastrof 

tuszowanych przez korporacje. Ich dochodzenia pokazują, że systemy nadzoru 

i  infrastruktury graniczne stały się przedłużeniem przemocy państwowej i  korporacyjnej 

 Ibid., 270-271.208

 Ibid., 269-270209

 Ibid.210

 Graham Harwood, Richard Wright i Matsuko Yokokoji, Tantalum Memorial (instalacja telefoniczna, Wielka 211

Brytania, 2008), dostęp 20 września 2023, archive.transmediale.de/tantalum‑memorial
 Jussi Parikka, „Antrobscen(a)”, Prace Kulturoznawcze 22, nr 1–2 (2018): 269..212

 Ich dochodzenia ujawniają, że współczesna przemoc polityczna i ekologiczna ma często charakter 213

strukturalny i kolonialny. Przykładowo ich niezależne analizy satelitarne wykonane jeszcze przed 
rozpoczęciem otwartego konfliktu zbrojnego dokumentują m.in. katastrofalne zniszczenia środowiska 
w Strefie Gazy, gdzie naloty i operacje wojskowe Izraela zniszczyły ok. 38% powierzchni uprawnej i prawie 
1/3 wszystkich szklarni. Skala i systematyczność tych zniszczeń skłoniły ekspertów do nazwania ich 
ekobójstwem i postulowania, by traktować je jako zbrodnię wojenną przeciwko środowisku. https://forensic-
architecture.org/investigation/ecocide-in-gaza dostęp. 23 maja 2024

74

https://forensic-architecture.org/investigation/ecocide-in-gaza
https://forensic-architecture.org/investigation/ecocide-in-gaza
http://archive.transmediale.de/tantalum%25E2%2580%2591memorial


wobec środowiska. Równie krytyczny wobec „ukrytej” geoprzestrzeni technologii jest 

Trevor Paglen, który w  swoich projektach artystycznych ukazuje niewidzialne sieci 

inwigilacji i  kontroli . Fotografuje tajne satelity szpiegowskie i  centra NSA, bada 214

algorytmy sztucznej inteligencji i  bazy danych wykorzystywane do masowej obserwacji. 

Paglen czyni widocznym to, co zwykle niedostrzegalne, materialną infrastrukturę nadzoru, 

podkreślając, że technologie są narzędziem władzy zakorzenionym w  zapędach 

militarnych i kolonialnych, a zarazem generują nowe warstwy zanieczyszczeń . 215

Podczas gdy Forensic Architecture i Paglen skupiają się na krytyce istniejących struktur 

technopolitycznych, inni twórcy sięgają po spekulację artystyczną, by wyobrażać 

alternatywne scenariusze przyszłości w  obliczu antropocenu. Janek Simon w  projekcie 

Syntetyczny folklor  bada, czy sztuczna inteligencja może chronić różnorodność 216

kulturową przed homogenizacją i  ksenofobią oraz jak mógłby wyglądać „nowy 

uniwersalizm” oparty na kolektywnie tworzonej tradycji w  epoce polityki tożsamości. 

w  swoich pracach artysta śledzi globalne obiegi materii i  technologii, od produkcji 

urządzeń w  chińskim Shenzhen po składowiska e-odpadów w  Nigerii, ujawniając 

postkolonialne zapętlenia globalnego kapitalizmu . Jego artystyczne eksperymenty 217

rezonują z problemami antropocenu, wskazując na materialne i społeczne konsekwencje 

rozwoju technologii. 

Przemysław Jasielski natomiast wykorzystuje metodę „artystycznego prototypowania”, 

budując aparaty naukowo-artystyczne o  pozornie utopijnych funkcjach. w  cyklu Control 

Units konstruuje maszyny do kontrolowania zjawisk planetarnych i egzystencjalnych: Earth 

Rotation Speed Control Unit (2003)  pozwala spowolnić obrót Ziemi, wydłużając dobę, 218

a  Zestaw do kontroli globalnego ocieplenia (2010)  hipotetycznie neutralizuje efekt 219

cieplarniany. Te instalacje, często opatrzone fikcyjną dokumentacją, ironicznie komentują 

ludzkie ambicje panowania nad naturą i  technologią, ujawniając ich sprzeczności 

 Na przykład projekt “Undersea Cables”, ukazujący podmorską infrastrukturę światłowodową, która 214

posłużyła wspomnianej już NSA do inwigilacji. 

Trevor Paglen, „Undersea Cables,” paglen.studio (blog), dostęp 22 maja 2024, https://paglen.studio/
2020/05/22/undersea-cables/

 Emily McDermott, „In the studio with Trevor Paglen,” 1854 Photography, dostęp 15 czerwca 2024, https://215

www.1854.photography/2023/05/in-the-studio‑trevor‑paglen/
 Joanna Warsza, Syntetyczny folklor - Przewodnik wystawy indywidualnej Janka Simona, (Warszawa: 216

Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, 2019), 4-5.
 Culture.pl, „Janek Simon,” dostęp 25 maja 2024, https://culture.pl/pl/tworca/janek-simon.217

 Culture.pl, „Przemysław Jasielski,” dostęp 25 maja 2024, https://culture.pl/pl/tworca/przemyslaw-jasielski.218

 Przemysław Jasielski, Zestaw do kontroli globalnego ocieplenia, 2010, dostęp 25 maja 2024, https://219

jasielski.com/
75

https://paglen.studio/2020/05/22/undersea-cables/
https://paglen.studio/2020/05/22/undersea-cables/
https://culture.pl/pl/tworca/janek-simon
https://culture.pl/pl/tworca/janek-simon
https://culture.pl/pl/tworca/przemyslaw-jasielski
https://culture.pl/pl/tworca/przemyslaw-jasielski
https://www.1854.photography/2023/05/in-the-studio%25E2%2580%2591trevor%25E2%2580%2591paglen/
https://www.1854.photography/2023/05/in-the-studio%25E2%2580%2591trevor%25E2%2580%2591paglen/
https://www.1854.photography/2023/05/in-the-studio%25E2%2580%2591trevor%25E2%2580%2591paglen/
https://jasielski.com/
https://jasielski.com/
https://jasielski.com/


i  konsekwencje. Jego spekulatywne wynalazki stanowią artystyczne symulacje 

alternatywnych przyszłości, w  których granice między fikcją a  nauką zacierają się 

w krytycznej refleksji. 

Do nurtu spekulacji artystycznej zaliczyć można również Pepe Rojo, meksykańskiego 

pisarza i artystę działającego na pograniczu USA i Meksyku. Rojo tworzy performatywne 

interwencje społeczne, które przybierają formę symulacji przyszłości osadzonych 

w realiach polityki granicznej i kultury cyfrowej. w serii akcji You Can See the Future From 

Here , przeprowadzonej na granicy Tijuana–San Diego, angażował uczestników 220

w  odgrywanie scenariuszy z  pogranicza dystopii i  utopii technologicznej, demaskując 

nierówności i mechanizmy kontroli. Poprzez takie projekty łączące sztukę i aktywizm, Rojo 

pokazuje, że granice generują własne „ekologie przyszłości”, często naznaczone 

przemocą, ale też stające się przestrzenią nowych tożsamości. Jego twórczość skłania do 

myślenia o  światach alternatywnych, w  których technologia może zarówno pogłębiać 

podziały, jak i sprzyjać emancypacji. 

Od refleksji Parikki nad geologiczną materialnością mediów, przez krytyczne dochodzenia 

Forensic Architecture i  Paglena w  sprawie geopolityki technologii, po spekulatywne 

projekty Simona, Jasielskiego i Rojo – wyłania się spójna narracja o sztuce mierzącej się 

z antropocenem. Artyści ci, choć różnią się metodami, wspólnie obnażają związki między 

technologią a  władzą, kolonializmem i  kryzysem ekologicznym, zarazem proponując 

wyobrażeniowe alternatywy skłaniające do ponownego przemyślenia przyszłości. 

Ekofeminizm i queer ecology – płeć, seksualność i międzygatunkowe 
relacje 

W XXI wieku również perspektywy feministyczne i queerowe zaczęły odgrywać ważną rolę 

w  krytycznym spojrzeniu na kryzys ekologiczny. Ekofeminizm wskazuje na głębokie 

powiązanie patriarchatu z  eksploatacją środowiska, argumentując, że ta sama logika 

dominacji, która podporządkowała kobiety, służy też podporządkowaniu natury . Już 221

w  latach 70. XX w. działaczki ekofeministyczne zwracały uwagę, że zachodnia, 

patriarchalna kultura postrzega przyrodę jako bierną, podobnie jak kobiety 

w  stereotypowych rolach, usprawiedliwiając tym samym przemoc i  rabunkową 

 Pepe Rojo, „Desde aquí se ve el futuro,” Pepe Rojo, dostęp 25 maa 2024, https://en.peperojox.xyz/220

desde-aqui-se-ve-el-futuro.
 Vandana Shiva, Staying Alive: Women, Ecology and Survival in India (New Delhi: Kali for Women, 1988), 221

57.
76

https://en.peperojox.xyz/desde-aqui-se-ve-el-futuro
https://en.peperojox.xyz/desde-aqui-se-ve-el-futuro
https://en.peperojox.xyz/desde-aqui-se-ve-el-futuro


eksploatację. Vandana Shiva pisze, że „kapitalistyczny patriarchat zakłada, iż natura jest 

martwa, a  kobiety pasywne” , podczas gdy ekofeminizm wychodzi od uznania 222

kreatywności natury i  kobiet, proponując relacje oparte na współtworzeniu zamiast 

dominacji. Zgodnie z tą filozofią, dewastacja Ziemi i tłamszenie praw kobiet mają wspólne 

korzenie w  dualizmie przeciwstawiającym kulturę (męskość), naturze (kobiecość). 

Dualizmie, który legitymizował kolonializm, rozwój przemysłowy i  wszelkie hierarchie . 223

We współczesnej sztuce ekofeministycznej te analizy znajdują odzwierciedlenie 

w  różnorodnych strategiach twórczych: od rytuałów łączących kobiece ciało z żywiołami 

przyrody, po prace demaskujące ekologiczne skutki kapitalizmu i  militaryzmu. Kuratorka 

Monika Fabijańska zauważa, że dzisiejsze artystki ekologiczne poszerzają zakres działań 

– nie ograniczają się już do symboliki Matki Ziemi, lecz krytykują patriarchalne struktury 

władzy, kapitalizm i  mit nieograniczonego postępu, odwołując się nieraz do wiedzy 

rdzennych kultur i  podejmując aktywizm społeczny . Historyczne prace ekofeministek, 224

jak choćby The Earth Ambulance (1982) Helène Aylon, tj. rytualna akcja „ratowania ziemi” 

z  terenów nuklearnych przez grupę kobiet, łączyły sprzeciw wobec wojen i  degradacji 

środowiska z  krytyką patriarchalnych religii usprawiedliwiających destrukcję . 225

Współcześnie artystki kontynuują ten wątek, często posługując się nowymi mediami 

i  futurystycznymi wizjami. Przykładowo, Lynn Hershman Leeson tworzy projekty bio-

artowe dotyczące oczyszczania wody z  plastiku (Twisted Gravity, 2021), łącząc 

feministyczną troskę o „życie codzienne” z naukową innowacją .  226

Z kolei queer ecology (ekologia queerowa) podważa heteronormatywne wyobrażenia 

natury oraz proponuje nowe, nierzadko radykalne formy relacji międzygatunkowych 

i  cielesnych. Tradycyjnie przyroda bywała metaforyzowana w kategoriach płciowych (np. 

„Matka Ziemia”) i  postrzegana przez pryzmat heteroseksualnej reprodukcji jako normy. 

Ekologia queerowa wskazuje jednak, że świat ożywiony jest pełen różnorodności płciowej 

i  seksualnej, od zwierząt przejawiających homoseksualne zachowania, po organizmy 

zmieniające płeć, a  porządek hetero został narzucony kulturowo także na nasze 

rozumienie natury. Autorki queer ecological argumentują, że ruchy ekologiczne również 

cierpiały na „ukryty heteronormatyzm”, idealizując np. amerykańską rodzinę nuklearną czy 

 Vandana Shiva, „Women’s Economic Empowerment: Let’s Act Together,” wystąpienie w Parlamencie 222

Europejskim z okazji Międzynarodowego Dnia Kobiet, 8 marca 2018, dokument MS Word, 3.
 Monika Fabijańska, ecofeminism(s) (New York: Thomas Erben Gallery, 2020), 34223

 Ibid., 34-36.224

 Ibid., 5.225

 Ibid., 17226

77



pomijając nie-reprodukcyjne formy życia w  ochronie gatunków . Sztuka inspirowana 227

queer ecology próbuje zatem poszerzyć wyobraźnię: ukazuje nietypowe sojusze między 

gatunkami, zmysłowe związki z naturą i płynność granic między tym co ludzkie, zwierzęce 

i  roślinne. Przykładem są działania Annie Sprinkle i Beth Stephens, które ogłosiły siebie 

ekoseksualnymi i  od ponad dekady realizują performanse ślubów z  przyrodą – m.in. 

z  Ziemią, morzem, słońcem . w  swoim “Ecosex Manifesto” (2008) proklamowały, że 228

„Ziemia jest naszym kochankiem” i  że ekoseksualność może być formą aktywizmu 

ekologicznego . w  ramach projektu Sexecology organizowały ceremonie, w  których 229

ludzie wyznawali miłość lasom czy wodzie, zachęcając do zmysłowego, pełnego czułości 

podejścia do środowiska. Ten żartobliwy, a zarazem prowokacyjny gest obala patriarchalny 

wizerunek Ziemi jako biernej matki – zamiast tego natura staje się aktywnym partnerem 

w  relacji, co niesie implikacje szacunku i  wzajemności. Podobnie Liliana Zeic w  Polsce 

czerpie z queer ecology, tworząc performanse i wideo z pogranicza sztuki i aktywizmu. Jej 

prace dotykają relacji queerowych osób z  krajobrazem i  światem roślin, nieraz 

z perspektywy nieheteronormatywnych doświadczeń ciała . w pracy “Perełki” składa hołd 230

małżom słodkowodnym, które pełnią rolę żywych biomonitorów w  polskich systemach 

wodociągowych, ostrzegając przed zanieczyszczeniami wody. Artystka upamiętnia te 

"niewidzialne pracowniczki", tworząc inkrustowany muszlami obiekt, który kontrastuje 

użyteczność małży jako narzędzia pracy z  ich wykorzystaniem jako materiału 

dekoracyjnego . Takie działania zwracają uwagę, że walka o klimat i prawa mniejszości 231

mogą iść w  parze – obie dotyczą przełamywania dominacji i  poszerzania wspólnoty 

etycznej o tych „Innych”, których głos był/jest marginalizowany. 

Wszystkie te praktyki, tj. ekofeminizm, queer ecology, bioart, spekulacja artystyczna czy 

posthumanizm, współtworzą złożony krajobraz sztuki ekologicznej, która rozwinęła się 

szczególnie mocno po 2000 roku. Łączy je fundamentalne kwestionowanie 

antropocentrycznych założeń oraz próba wypracowania nowych relacji między 

człowiekiem a  środowiskiem. Przez wskazywanie na wielogatunkowe, niehetero-

normatywne i  bardziej empatyczne sposoby współistnienia, współczesna sztuka 

 Catriona Mortimer-Sandilands i Bruce Erickson, red., Queer Ecologies: Sex, Nature, Politics, Desire 227

(Bloomington: Indiana University Press, 2010), 10-11, 125.
 Elizabeth Stephens i Annie Sprinkle, Ecosex Wedding Project, dostęp 8 listopada 2023, https://228

sprinklestephens.ucsc.edu/wedding-complilation/
 Elizabeth Stephens i Annie Sprinkle, „Ecosex Manifesto,” dostęp 8 listopada 2023, https://229

sprinklestephens.ucsc.edu/research‑writing/ecosex‑manifesto/
 Liliana Zeic, Silne siostry powiedziały braciom, dostęp 8 listopada 2023, http://lilianapiskorska.com/pl/230

praca/silne-siostry-powiedzialy-braciom/
 Liliana Zeic, Perełki, dostęp 8 listopada 2023, http://lilianapiskorska.com/pl/praca/perelki/231

78

https://sprinklestephens.ucsc.edu/research%25E2%2580%2591writing/ecosex%25E2%2580%2591manifesto/
https://sprinklestephens.ucsc.edu/research%25E2%2580%2591writing/ecosex%25E2%2580%2591manifesto/
https://sprinklestephens.ucsc.edu/research%25E2%2580%2591writing/ecosex%25E2%2580%2591manifesto/
https://sprinklestephens.ucsc.edu/research%25E2%2580%2591writing/ecosex%25E2%2580%2591manifesto/


ekologiczna zachęca nas do przewartościowania obecnych relacji z  naturą. Te 

różnorodne, choć wzajemnie przenikające się strategie, oferują alternatywne narracje 

i  scenariusze, które mogą okazać się kluczowe dla zrozumienia i  przezwyciężenia 

obecnego kryzysu planetarnego. Pozostaje jednak pytanie o ich skuteczność. 

2.2. Krytyka estetyzacji katastrofy i sztuki pozornej 

Estetyzacja katastrofy: mobilizacja świadomości czy piękno 
zagłady? 

W poprzednim podrozdziale wskazano, że artyści podejmują temat katastrofy ekologicznej 

z  wielu perspektyw, pragnąc uwrażliwić społeczeństwo na jej skutki. Pojawia się jednak 

pytanie, czy sztuka ekologiczna rzeczywiście mobilizuje społeczną świadomość, czy też 

głównie estetyzuje katastrofę, ujmując dramat zagłady w  atrakcyjne, ciekawe wizualnie 

formy, które wywołują raczej podziw niż działanie. Krytycy tacy jak T. J. Demos i Nicholas 

Mirzoeff ostrzegają, że estetyczna reprezentacja kryzysu może mieć efekt znieczulający. 

Mirzoeff pisał, że „estetyka Antropocenu” stała się „niezamierzonym suplementem estetyki 

imperialnej – sprawia, że destrukcja wydaje się naturalna, oczywista, wręcz piękna – 

i  w  ten sposób znieczula percepcję nowoczesnego zanieczyszczenia” . Innymi słowy, 232

podbój natury, ujęty estetycznie, prowadzi do utraty wrażliwości, zamieniając doznanie 

w  rodzaj anaestezji. Demos z  kolei wskazuje na pokrewieństwo takiego upiększania 

zagłady z  faszystowską estetyzacją polityki opisaną przez Waltera Benjamina, gdzie 

społeczeństwo „doświadcza własnej zagłady jako najwyższej rozkoszy estetycznej” . 233

Zachwyt nad pięknym obrazem dewastacji środowiska może więc przerodzić się 

w  perwersyjną przyjemność, zastępując moralny wstrząs bierną kontemplacją. Czy nie 

„tłumaczymy scen destrukcji na kompozycje estetycznego piękna”? – pyta retorycznie 

Demos , sugerując, że tego rodzaju przedstawienia zamiast mobilizować odbiorców 234

oswajają ich z nadciągającą katastrofą. 

Problem ten wiąże się z granicami reprezentacji. Czy sztuka jest w stanie ukazać grozę 

kryzysu klimatycznego, nie zamieniając jej w kolejny spektakl? Claire Bishop zauważa, że 

 Mirzoeff, „Visualizing the Anthropocene,” 220.232

 Demos, Against the Anthropocene, 70.233

 Ibid.234

79



w  dzisiejszym „etycznie nasyconym klimacie”  sztuka społecznie zaangażowana bywa 235

wręcz zwolniona z  krytyki artystycznej, liczą się dobre intencje i  poprawność etyczna, 

podczas gdy faktyczna skuteczność i  jakość dzieła schodzą na dalszy plan. Projekty 

ocenia się często jako moralnie wzorcowe, ale ich estetyczna czy polityczna siła rażenia 

pozostaje ograniczona. Sztuka przybiera formę „użytecznych, uzdrawiających 

i  ostatecznie skromnych gestów” zamiast tworzyć odważne akty pozostawiające 

“kłopotliwy ślad” w  świadomości.  Taką pozorność artystycznego zaangażowania 236

zauważa również Rasheed Araeen. w  swoim manifeście Ecoaesthetics: Art Beyond Art 

ostro krytykuje  współczesną sztukę za uwięzienie w  narcystycznym spektaklu. 

Argumentuje on, że artysta-celebryta „może spektakularnie zabawiać publiczność, ale bez 

żadnej funkcji transformacyjnej” . Aby odzyskać tę funkcję, sztuka, zdaniem Araeena, 237

musi wyrwać się z  ram instytucjonalnych i naprawdę włączyć w kolektywne życie i prac, 

stając się „radykalną siłą XXI wieku” . Zamiast tworzyć kolejny fetysz na rynku sztuki, 238

powinna stać się częścią konkretnych działań naprawczych, jak chociażby masowe 

sadzenie drzew czy oczyszczanie wód. Tylko wyzbywając się autotelicznej „estetyki dla 

estetyki” i integrując z realnym aktywizmem, sztuka ekologiczna może uniknąć estetyzacji 

katastrofy i zyskać etyczną sprawczość. 

Spektakularne, lecz powierzchowne interwencje artystyczne 

Wielkoskalowe projekty artystyczne podejmujące temat klimatu często balansują między 

mocnym przekazem a  efektownym gestem o  ograniczonej głębi. Przykładem jest Olafur 

Eliasson i  jego “Ice Watch”  - seria instalacji, w  ramach których do centrów miast 239

sprowadzano duże bryły lodu z  Arktyki i  układano je w  przestrzeni publicznej, by 

przechodnie mogli fizycznie doświadczyć topniejącego lodu. Eliasson chciał w ten sposób 

uzmysłowić skalę ocieplenia, dotykając emocji widzów poprzez kontakt z  realnym 

fragmentem topniejącego lodowca. Projekt przyciągnął ogromną uwagę mediów 

i  publiczności, stał się wydarzeniem. Krytycy wskazywali jednak na jego ambiwalencje. 

Przede wszystkim podkreślano ironiczny fakt, że lód topniał nie wskutek globalnego 

 Claire Bishop, Sztuczne piekła: Sztuka partycypacyjna i polityka widowni (Warszawa: Bęc Zmiana, 235

2015), 51.
 Ibid.236

 Rasheed Araeen, „Ecoaesthetics: a Manifesto for the Twenty‐First Century,” ResearchGate, wrzesień 237

2009, dostęp 8 listopada 2023, https://www.researchgate.net/publication/
232244026_Ecoaesthetics_A_Manifesto_for_the_Twenty-First_Century.

 Ibid.238

 Olafur Eliasson i Minik Rosing, „Ice Watch,” 2014-2019, dostęp 8 listopada 2023, https://239

olafureliasson.net/artwork/ice-watch-2014/.
80

https://www.researchgate.net/publication/232244026_Ecoaesthetics_A_Manifesto_for_the_Twenty-First_Century
https://www.researchgate.net/publication/232244026_Ecoaesthetics_A_Manifesto_for_the_Twenty-First_Century
https://www.researchgate.net/publication/232244026_Ecoaesthetics_A_Manifesto_for_the_Twenty-First_Century
https://www.researchgate.net/publication/232244026_Ecoaesthetics_A_Manifesto_for_the_Twenty-First_Century
https://olafureliasson.net/artwork/ice-watch-2014/
https://olafureliasson.net/artwork/ice-watch-2014/
https://olafureliasson.net/artwork/ice-watch-2014/


ocieplenia, lecz dlatego że przetransportowano go do ciepłego miasta  (samo 240

przewiezienie lodowych bloków z  Grenlandii wiązało się z  emisjami CO₂). Zwłaszcza 

symboliczne ustawienie lodu podczas szczytu klimatycznego COP21 w  Paryżu (2015) 

miało prowokować refleksję, ale czy politycy faktycznie się przejęli? Dean Kissick określił 

Ice Watch mianem „ogromnie kosztownego i pozbawionego subtelności” środowiskowego 

spektaklu, który będzie się powtarzał w  społeczeństwie niezdolnym do zrozumienia 

niuansów.  Odbiorcy mogli dosłownie patrzeć, jak lód się topi, jednak czy takie dosłowne 241

zobrazowanie przełożyło się na realną zmianę postaw, pozostaje dyskusyjne. 

Podobne wątpliwości dotyczą rzeźby “Support” (2017) autorstwa Lorenzo Quinna, 

ukazującej dwie gigantyczne dłonie wyłaniające się z Canale Grande i podpierające ścianę 

weneckiego pałacu. Symbolika była jednoznaczna: dziecięce dłonie „podtrzymują” tonące 

miasto, wzywając ludzkość do powstrzymania wzrostu poziomu morza. Quinn mówił, że 

pragnie przekazać ludziom „jasny, prosty i  bezpośredni” komunikat i  że zjednoczeni 

możemy powstrzymać zmiany klimatu . Instalacja stała się jedną z  najbardziej 242

fotograficznych atrakcji Biennale 2017, gdzie obraz potężnych rąk wspierających kruche 

piękno Wenecji miał przemawiać do wyobraźni. Jednak czy na tym oddziaływanie się nie 

kończy? Dosłowność tej monumentalnej metafory sprawia, że oferuje ona głównie efekt 

wizualny, nie proponując żadnego rozwiązania poza apelatywnym wezwaniem uwagi. Po 

demontażu rzeźby niewiele pozostało – poza setkami zdjęć krążących w  sieci. Tego 

rodzaju prace często działają jako jednorazowe alarmy, które łatwo zostają przyćmione 

przez kolejne sensacje. Ukazują one granicę efektywności sztuki: spektakl może pobudzić 

emocje, ale bez trwałego kontekstu edukacyjnego czy aktywistycznego jego wpływ bywa 

krótkotrwały. 

Greenwashing i artwashing: gdy instytucje pozorują ekologię 

Krytyka estetyzacji katastrofy dotyczy nie tylko samych dzieł, ale i  instytucji sztuki. Wiele 

z nich deklaruje troskę o planetę, organizuje wystawy o klimacie, jednocześnie korzystając 

ze wsparcia korporacji przyczyniających się do kryzysu. Mówimy wówczas 

o greenwashingu – “zielonym marketingu”, oraz artwashingu, czyli wykorzystywaniu sztuki 

 Dean Kissick, „Big Ice Art,” Affidavit, 3 grudnia 2019, dostęp 8 listopada 2023,  240

https://affidavit.art/articles/big-ice-art.
 Ibid.241

 Nathaniel Ainley, „Giant Hands Emerge From a Venice Canal to Raise Climate Change Awareness,” 242

Vice, 15 maja 2017, dostęp 8 listopada 2023, https://www.vice.com/en/article/giant-hands-venice-canal-
climate-change-awareness/.

81

https://affidavit.art/articles/big-ice-art
https://www.vice.com/en/article/giant-hands-venice-canal-climate-change-awareness/
https://www.vice.com/en/article/giant-hands-venice-canal-climate-change-awareness/
https://www.vice.com/en/article/giant-hands-venice-canal-climate-change-awareness/


do poprawy wizerunku. Flagowym przykładem jest koncern BP, przez lata sponsorujący 

czołowe brytyjskie muzea (British Museum, Tate i  in.). Te partnerstwa były reklamowane 

jako mecenat kultury, ale zdaniem krytyków stanowiły formę kupowania sobie reputacji 

przez koncern paliwowy za niewielką cenę. Według aktywistów BP zapewniało mniej niż 

1% budżetu British Museum, a w zamian otrzymywało możliwość pozycjonowania się jako 

mecenas sztuki.  To klasyczny greenwashing: instytucja kulturalna użycza moralnej 243

legitymacji firmie odpowiedzialnej za katastrofy ekologiczne, w zamian zyskując skromne 

środki finansowe. w odpowiedzi powstał ruch sprzeciwu – grupy takie jak BP or not BP? 

organizowały głośne protesty artystyczne. w  2015 r. aktywiści wraz z  nowojorskim 

performerem Reverendem Billym, jako grupa Reverend Billy and the Stop Shopping Choir, 

przeprowadzili w British Museum nielegalny performans, rozlewając symboliczną “plamę 

ropy” z  czarnych parasolek i  odgrywając sceny śmierci zwierząt. Zarzucili muzeum, że 

pomaga BP “czyścić” splamioną reputację, pozwalając na sponsoring wystaw. 

w  dramatycznym finale Reverend Billy nawoływał muzeum do odrzucenia pieniędzy BP, 

a członkini BP or not BP? podkreśliła, że „muzeum nie potrzebuje BP – to BP potrzebuje 

muzeum, by zgreenwashować swój wizerunek i móc dalej truć planetę” . Tego rodzaju 244

akcje unaoczniły publiczności hipokryzję instytucji kultury powiązanych finansowymi 

relacjami z przemysłem paliwowym. 

Mechanizmy artwashingu przejawiają się także w  szerszej skali, gdy bogaci sponsorzy 

używają sztuki do ocieplania własnego wizerunku. Przykładem jest moskiewskie Garage 

Museum, założone przez Darię Żukową i jej ówczesnego partnera Romana Abramowicza 

– oligarchę, którego majątek pochodzi m.in. z  ropy naftowej. Tego typu prywatne muzea 

prezentują się jako filantropijne przedsięwzięcia dla dobra publicznego, lecz jednocześnie 

“piorą” reputację swoich fundatorów. „To artwashing – pranie wizerunku poprzez sztukę”, 

komentuje krytyk Ben Lewis, dodając, że im silniej kontrowersyjni miliarderzy “wplatają się” 

w świat sztuki, „tym trudniej ich krytykować” . Oligarcha staje się mecenasem, bywalcem 245

w  kręgach sztuki, co utrudnia otwarte mówienie o  jego ekologicznych czy politycznych 

przewinach. Dopóki wojna w Ukrainie i sankcje nie uwidoczniły skali tego zjawiska, wielu 

obserwatorów nie dostrzegało, jak bardzo instytucje sztuki, od Londynu po Moskwę, 

 „We create an oil spill inside the British Museum, with Reverend Billy and the Stop Shopping Choir!,” BP 243

or not BP?, 2 maja 2015, dostęp 10 listopada 2023, https://bp-or-not-bp.org/2015/05/02/we-create-an-oil-
spill-inside-the-british-museum-with-reverend-billy-and-the-stop-shopping-choir/.

 Ibid.244

 Oliver Basciano, „’It’s artwashing’: can galleries wean themselves off Russian oligarch loot?,” The 245

Guardian, 17 marca 2022, dostęp 10 listopad 2023. https://www.theguardian.com/artanddesign/2022/mar/17/
artwashing-art-galleries-russian-oligarch-money.

82

https://www.theguardian.com/artanddesign/2022/mar/17/artwashing-art-galleries-russian-oligarch-money
https://www.theguardian.com/artanddesign/2022/mar/17/artwashing-art-galleries-russian-oligarch-money
https://www.theguardian.com/artanddesign/2022/mar/17/artwashing-art-galleries-russian-oligarch-money
https://bp-or-not-bp.org/2015/05/02/we-create-an-oil-spill-inside-the-british-museum-with-reverend-billy-and-the-stop-shopping-choir/
https://bp-or-not-bp.org/2015/05/02/we-create-an-oil-spill-inside-the-british-museum-with-reverend-billy-and-the-stop-shopping-choir/
https://bp-or-not-bp.org/2015/05/02/we-create-an-oil-spill-inside-the-british-museum-with-reverend-billy-and-the-stop-shopping-choir/
https://bp-or-not-bp.org/2015/05/02/we-create-an-oil-spill-inside-the-british-museum-with-reverend-billy-and-the-stop-shopping-choir/


wspierane były przez kapitał pochodzący z przemysłu paliwowego i innych destrukcyjnych 

działalności. w Polsce takie sytuacje również mają miejsce gdzie takie koncerny jak np. 

Audi jest partnerem strategicznym Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie . Również 246

PGE wspiera wydarzenia i  instytucje kulturalne takie jak muzea, galerie, opery czy 

filharmonie. 

Granice zaangażowania i możliwości skuteczności sztuki 

Powyższe przykłady pokazują, że sztuka wobec kryzysu klimatycznego działa na polu 

pełnym napięć. Granice zaangażowania sztuki wyznacza z jednej strony jej język – obraz, 

metafora, spektakl – a z drugiej strony jej uwikłanie instytucjonalne i ekonomiczne. Sztuka 

może łatwo osunąć się w  estetyczne podziwianie katastrofy lub w  pozorne gesty, jeśli 

zabraknie krytycznej refleksji i realnego powiązania z działaniem. z drugiej strony, posiada 

ona unikalną zdolność poruszania wyobraźni, stawiania trudnych pytań i  inicjowania 

dyskusji, czego nie należy bagatelizować. Skuteczność etyczna i  polityczna sztuki 

ekologicznej zależy więc od tego, na ile potrafi ona przekroczyć własną autonomię 

artystyczną i znaleźć sposoby oddziaływania poza galerią. 

Jeśli sztuka poprzestaje na pięknym obrazie zagłady lub jednorazowym happeningu, jej 

wpływ na świadomość społeczną będzie siłą rzeczy ograniczony. Jednak gdy łączy wymiar 

estetyczny z  konkretną praxis, może stać się ważnym narzędziem zmiany. T. J. Demos 

wskazuje, że najbardziej obiecujące dziś są właśnie takie hybrydowe modele: sztuka, 

która splata eksperyment formy z zaangażowaniem społeczno-politycznym.  Przykładem 247

mogą być projekty artystyczne współtworzone z naukowcami i lokalnymi społecznościami, 

które nie tylko przedstawiają problem (np. degradację ekosystemu), ale aktywnie pracują 

nad jego rozwiązaniem, czy to przez akcje nasadzeń, kampanie informacyjne, czy 

tworzenie nowych wspólnot. Sztuka staje się wtedy częścią większego ruchu na rzecz 

sprawiedliwości klimatycznej, zachowując przy tym swoją zdolność kreowania symboli 

i narracji nadających sens działaniom. 

Granice sztuki nie są więc sztywne: może ona pozostać sztuką pozorną, tj. wizerunkiem 

apokalipsy, albo stać się siłą etyczną i  polityczną. Aby osiągnąć to drugie, artyści 

i  instytucje muszą odważnie spojrzeć na własne uwikłania i  wypracować nowe modele 

 „Audi nawiązuje wieloletnią współpracę z Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie,” Audi 246

MediaCenter, 8 października 2024, dostęp 15 listopada 2024, https://audi-mediacenter.pl/
artykul,52685,audi_nawiazuje_wieloletnia_wspolpracy_z_muzeum_sztuki_nowoczesnej_w_warszawie.

 Demos, Decolonizing Nature, 4-5.247

83

https://www.google.com/search?q=https://audi-mediacenter.pl/artykul,52685,audi_nawiazuje_wieloletnia_wspolpracy_z_muzeum_sztuki_nowoczesnej_w_warszawie
https://www.google.com/search?q=https://audi-mediacenter.pl/artykul,52685,audi_nawiazuje_wieloletnia_wspolpracy_z_muzeum_sztuki_nowoczesnej_w_warszawie
https://www.google.com/search?q=https://audi-mediacenter.pl/artykul,52685,audi_nawiazuje_wieloletnia_wspolpracy_z_muzeum_sztuki_nowoczesnej_w_warszawie


współpracy i ekspresji, które nie reprodukują cynicznego status quo. Być może sztuka nie 

“ocali” świata sama w  sobie, ale może tworzyć przestrzeń dla wyobrażenia innego, 

lepszego świata i  inspirować do działania tu i  teraz. w  obliczu klimatycznej zagłady 

potrzebujemy zarówno konkretnych działań, jak i wyobraźni, a zaangażowana, krytyczna 

sztuka może dostarczyć jednego i drugiego, o ile nie ugrzęźnie w estetyzacji tragedii, lecz 

odważy się realnie wpływać na rzeczywistość. w następnym podrozdziale przyjrzymy się 

jak to wygląda nie tylko w przypadku pojedynczych realizacji, a całych wystaw w  trakcie 

których kuratorzy kształtują różne formy narracji. 

2.3. Wystawa jako narzędzie budowania narracji 

i wyobraźni społeczne 

Kuratorzy coraz częściej traktują format wystawy jako laboratorium wyobraźni społecznej, 

w którym można wypróbować nowe narracje o środowisku, przyszłości i  relacji ludzkości 

z planetą. Sztuka dysponuje „szeregiem dziwnych narzędzi” pozwalających usłyszeć znaki 

na niebie i  ziemi – kiedy zawodzi zwykły dialog i  perswazja, artyści potrafią umożliwić 

„skok wyobraźni”, oddziałując na emocje i konfrontując odbiorcę z  tym, co niezrozumiałe 

i  nieznane . Jak ujął to Nicholas Mirzoeff, „musimy odwidzieć wpojone nam sposoby 248

widzenia świata i  zacząć wyobrażać sobie nową relację z  tym, co zwykliśmy nazywać 

naturą” , a sztuka może nam w tym pomóc, organizując pracę wyobraźni skuteczniej niż 249

narzędzia nauki czy polityki. 

Wystawy związane z  antropocenem często wykorzystują strategie narracyjne łączące 

fakty i  fikcję, wiedzę naukową i  artystyczną spekulację. Ich celem bywa pobudzenie 

odbiorców do nowych sposobów myślenia o  kryzysie ekologicznym, nie przez suche 

komunikaty, lecz poprzez zanurzenie w opowieściach, które można przeżyć w przestrzeni 

galerii. Bruno Latour twierdził, że aby obudzić naszą aktywność wobec problemów, 

musimy stworzyć nowe sposoby rozumienia i  wyobrażania sobie świata. Wystawa 

i  prezentowane na niej prace mogą być odpowiedzią na tę potrzebę . Oznacza to, że 250

dobrze zaprojektowana wystawa staje się medium społecznej wyobraźni, czyli miejscem, 

 Ewa Bińczyk, Sebastian Cichocki, Jakub Depczyński, Jagna Lewandowska, Bogna Stefańska, 248

„Wprowadzenie,”  Przewodnik po wystawie Wiek półcienia: Sztuka w czasach planetarnej zmiany, red. Jakub 
Depczyński, Agnes Dudek, Zofia Kozik i Kacha Szaniawska (Warszawa: Muzeum Sztuki Nowoczesnej 
w Warszawie, 2020), 9.

 Ibid., 2.249

 Jarosław Lubiak, Bezludzka Ziemia, w ramach projektu Plastyczność planety, red. Jan Koźbiel 250

(Warszawa: Centrum Sztuki Współczesnej Zamek U–jazdowski, 2019), 3-4.
84



gdzie zwiedzający mogą mierzyć się z  wizją antropocenu na własne oczy i  emocje, 

a przez to lepiej je zrozumieć. Kuratorzy określają nieraz wystawę mianem „laboratorium 

przyszłości” lub „eksperymentu myślowego”, w  którym testuje się możliwe scenariusze 

rozwoju sytuacji. Format ten pozwala łączyć różnorodne prace artystyczne w  spójną 

narrację, niczym rozdziały opowieści o świecie w dobie kryzysu klimatycznego. 

W polu sztuki wykształciły się różne strategie narracyjne wobec antropocenu, 

wykorzystywane przez twórców. Część wystaw stawia na realizm katastroficzny – mocne 

zobrazowanie zagłady i  nieodwracalnych zmian, aby wstrząsnąć publicznością 

i  przełamać społeczną apatię. Inne proponują podejście kryminalistyczne – traktując 

sztukę jako narzędzie dochodzenia prawdy i  przedstawiania dowodów na ekologiczne 

zbrodnie. Kolejne strategie to wizje spekulatywne, w  których artyści wybiegają myślą 

w  przyszłość lub alternatywną rzeczywistość, aby zakwestionować nasz obecny sposób 

życia. Pojawiają się też narracje queerujące utarte podziały (np. między naturą a kulturą) 

oraz ujęcia akcentujące lokalność i  dokumentację konkretnego miejsca jako 

mikrokosmosu globalnych procesów. Wreszcie coraz ważniejsze są perspektywy 

intersekcjonalne i  posthumanistyczne, łączące wątki społeczne (np. wykluczenia, 

kolonializmu, płci) z  ekologicznymi oraz oddające głos podmiotom nieludzkim. Poniżej 

przeanalizujemy sześć wybranych polskich wystaw z  lat 2019–2025, reprezentujących 

wymienione strategie, ich założenia kuratorskie, zastosowane środki narracyjne oraz 

odbiór i efekty społeczne tych przedsięwzięć. 

Bezludzka Ziemia – posthumanistyczna przestroga 

Jednym z  pierwszych w  Polsce tak przekrojowych projektów poruszających temat 

antropocenu była wystawa „Bezludzka Ziemia” w  Centrum Sztuki Współczesnej Zamek 

Ujazdowski (2019), zrealizowana w  ramach projektu Plastyczność planety. Jej kurator 

Jarosław Lubiak za punkt wyjścia postawił radykalną hipotezę: antropogeniczne zmiany 

środowiska mogą uczynić Ziemię miejscem nie zamieszkiwanym dla ludzi . Lubiak, 251

inspirowany m.in. koncepcjami Donny Haraway, postulował konieczność „pozostawania 

przy problemach” zamiast ucieczki od nich. Wystawa stanowiła konfrontację 

z  nieodwracalnymi zmianami klimatyczno-ekologicznymi, odwołując się do spekulacji 

Alana Weismana o  świecie „bez nas” oraz do pesymistycznych analiz Ewy Bińczyk 

o marazmie antropocenu . Prezentowane prace ukazywały wizje świata po zagładzie lub 252

 Ibid., 2.251

 Ibid. 252

85



bez udziału człowieka, jednak celem nie było czysto apokaliptyczne widowisko. Kuratorska 

narracja akcentowała raczej ostrzeżenie i  refleksję: skoro nie da się cofnąć dokonanej 

dewastacji, ludzkość musi stawić czoło perspektywie własnego wyginięcia i wynikającym 

z  tego implikacjom etycznym. „Bezludzka Ziemia” wstrząsnęła wyobraźnią przynajmniej 

części odbiorców. Krytycy podkreślali sprawną stronę kuratorską i mocny, spójny przekaz, 

ale niektórzy pytali, czy szokująca wizja nie prowadzi jedynie do estetyzacji katastrofy . 253

Niemniej wystawa ta ustanowiła pewien punkt odniesienia dla kolejnych projektów 

ekologicznych w Polsce, pokazując możliwości i pułapki narracji katastroficznych. 

Centrum Natury Współczesnej – antropocen jako przemoc 

Drugą ekspozycją z  projektu Plastyczność planety była prezentacja prac Forensic 

Architecture: Centrum Natury Współczesnej. Ten pokaz znacząco różnił się koncepcyjnie 

od Bezludzkiej Ziemi. Zespół Forensic Architecture – międzynarodowa grupa badaczy, 

architektów i artystów – wykorzystuje narzędzia dochodzeniowe do ujawniania naruszeń 

praw człowieka i  przemocy środowiskowej . Ich warszawska wystawa skupiła się na 254

powiązaniach konfliktów zbrojnych z  degradacją ekosystemów , proponując pojęcie 255

„współczesnej natury” jako klucza do zrozumienia dzisiejszej sytuacji. w  dobie 

przyspieszonych zmian klimatycznych natura przestaje być biernym tłem – „porusza się 

w  tym samym tempie co ludzka historia” i  splata się z  działalnością człowieka 

w  sprzężeniu zwrotnym poza naszą kontrolą . Forensic Architecture wskazuje, że 256

konflikty polityczne i  wojny stają się nierozerwalnie związane ze swoim środowiskiem, 

a  niszczenie przyrody bywa wykorzystywane jako narzędzie walki. Wprowadzają nawet 

termin „ekobójstwo” na określenie nowych form przemocy, często rozproszonych, 257

powolnych i wymierzonych w całe ekosystemy. Strategia kuratorska tej wystawy opierała 

się więc na analizie dochodzeniowej. Zaprezentowano dwa studia przypadku – użycia 

herbicydów do niszczenia upraw i  roślinności w  Strefie Gazy oraz w  kolumbijskiej 

Amazonii, które ujawniły namacalny dowód splotu przemocy wobec ludzi i środowiska . 258

w przeciwieństwie do spekulatywnego charakteru Bezludzkiej Ziemi, Forensic Architecture 

 Zuzanna Kowalczyk, „Modna katastrofa,” Dwutygodnik, nr 264 (wrzesień 2019), dostęp 15 grudnia 2023, 253

https://www.dwutygodnik.com/artykul/8448‑modna‑katastrofa.html
 Jarosław Lubiak, Centrum Natury Współczesnej, w ramach projektu Plastyczność planety, tekst 254

kuratorski, (Warszawa: Centrum Sztuki Współczesnej Zamek U–jazdowski, 2019), 2
 Ibid.255

 Ibid.256

 Ibid.257

 Ibid.258

86

https://www.dwutygodnik.com/artykul/8448%25E2%2580%2591modna%25E2%2580%2591katastrofa.html
https://www.dwutygodnik.com/artykul/8448%25E2%2580%2591modna%25E2%2580%2591katastrofa.html


przedstawiło fakty i  dowody: obrazy satelitarne, mapy, modele 3D, raporty naukowe, 

przenosząc język śledczy do galerii sztuki. Narracja miała charakter badawczy 

i  aktywistyczny zarazem. Widz stawał się świadkiem dochodzenia, które dowodzi, że 

antropocen ma również wymiar polityczny i  kryminalny. Wystawa poszerzyła definicję 

narracji artystycznej o wymiar dowodowy. Zamiast fikcji czy symboli otrzymaliśmy twarde 

fakty podane w estetycznej formie. Tego rodzaju strategie wpisują się w szerszy nurt sztuki 

zaangażowanej, gdzie granica między galerią a  instytucjami społecznej zmiany ulega 

zatarciu. 

Wiek półcienia – między sztuką a nauką 

Kolejnym podejściem do narracji antropocenu była wystawa Wiek półcienia. Sztuka 

w  czasach planetarnej zmiany (Muzeum Sztuki Nowoczesnej w  Warszawie, 2020), 

kuratorowana przez Sebastiana Cichockiego i Jagnę Lewandowską. Ten projekt przybrał 

formę szerokiej retrospektywy historyczno-artystycznej, osadzając antropocen 

w kontekście działań twórczych ostatnich pięciu dekad. Wiek półcienia, tytuł zaczerpnięty 

z  futurystycznego eseju Naomi Oreskes i  Erika Conwaya, oznacza okres półmroku 

poznawczego, czasy antynauki i  zaniechania, w  których ignorowanie ustaleń nauki 

uniemożliwia podjęcie działań wobec kryzysu . Kuratorzy odnieśli się do tej metafory, 259

wskazując, że żyjemy w  epoce planetarnej zmiany dotykającej każdego, lecz reakcje 

społeczne są sparaliżowane przez denializm klimatyczny i  kryzys zaufania do wiedzy 

eksperckiej. Wystawa stanowiła przestrzeń dyskusji o „zarządzaniu nieodwracalnym” – jak 

żyć z świadomością, że pewne zmiany są już nie do cofnięcia – oraz o nowych formach 

solidarności i  współodczuwania w  obliczu katastrofy . Prezentując prace ponad 70 260

artystów z różnych dekad, ekspozycja pokazała, że refleksja ekologiczna w sztuce nie jest 

nagłą modą ostatnich lat, ale trwałym nurtem obecnym od przełomu lat 60. i  70. po 

współczesność. Kuratorzy wyraźnie przeciwstawili się tezie o  rzekomym „zwrocie 

ekologicznym” jako nowince , podkreślając ciągłość i  konsekwencję artystycznych 261

reakcji na zmiany środowiska, a  zaangażowanie muzeum w  ten temat przedstawili jako 

powinność, nie trend. Strategia narracyjna Wieku półcienia opierała się na dialogu sztuki 

i  nauki. z  jednej strony, artyści pełnili rolę „świadków” planetarnej zmiany, ale czynili to 

 Naomi Oreskes i Erik M. Conway, Upadek cywilizacji zachodniej: Spojrzenie z przyszłości, tłum. Ewa 259

Bińczyk, Jakub Gużyński, Krzysztof Tarkowski(Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2018), 36 
 Sebastian Cichocki i Jagna Lewandowska Wiek półcienia. Sztuka w czasach planetarnej zmiany,” 260

Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, dostęp 5 stycznia 2024, artmuseum.pl/pl/wystawy/wiek-
polcienia

 Cichocki i Lewandowska, „Wiek półcienia.”261

87



inaczej niż naukowcy – nie przez nadmiar danych czy drastycznych obrazów, lecz poprzez 

uruchomienie wyobraźni i  empatii odbiorcy. w  tekście kuratorskim przywołano słowa 

Nicholasa Mirzoeffa o  konieczności „odwidzenia” dotychczasowych sposobów patrzenia 

na świat i wyobrażenia sobie nowej relacji z  tym, co nazywamy naturą . Zgodnie z tym 262

stwierdzeniem, wystawa unikała prostego moralizowania zamiast tego zestawiała prace 

dawne i współczesne tak, by ukazać różnorodne sposoby odczuwania i pojmowania zmian 

planetarnych. Używała do tego np. dokumentacji działań ekologicznych, artystycznych 

manifestów, czy prac symbolicznie przełamujących dualizm człowiek–natura. Narracja była 

wielogłosowa i  refleksyjna: muzeum stało się forum, w  którym przeszłość spotyka się 

z przyszłością, a sztuka daje „dziwne narzędzia”  do wyobrażenia sobie życia w cieniu 263

katastrofy. Tym samym Wiek półcienia wyróżniał się perspektywą krytyczno-historyczną: 

kuratorzy nie tylko przedstawili prace artystyczne o  tematyce ekologicznej, ale 

i  skomentowali kondycję społeczną oraz rolę instytucji sztuki w  dobie kryzysu 

klimatycznego jako przestrzeni edukacji i odpowiedzialności. 

KLIMAKS – między naturą a kulturą 

Interesującym kontrastem wobec powyższych jest wystawa KLIMAKS (Muzeum Emigracji 

w Gdyni, 2021), kuratorowana przez Maksymiliana Bochenka. Została ona pomyślana na 

styku zagadnień ekologii i  migracji, korzystając z  potencjału metafory tytułowego 

„klimaksu”. Kurator zestawił tu dwa znaczenia tego pojęcia: ekologiczne (jako końcowe, 

choć nie ostateczne stadium rozwoju ekosystemu) oraz literacko-dramaturgiczne (moment 

kulminacyjny napięcia przed rozwiązaniem fabuły) . w rezultacie wystawa interpretowała 264

obecny kryzys klimatyczny jako moment kulminacyjny naszej historii – czas najwyższego 

napięcia i  zagrożenia, ale zarazem czas nadziei na przełom. w  tekście kuratorskim 

czytamy, że choć w  pojęciu „klimaks” mieszczą się nasze lęki przed nieuchronną 

katastrofą, niesie ono również „nadzieję, że pojawi się Ktoś lub Coś, co zmieni obecny 

układ… i  nakreśli nowe, obiecujące perspektywy” . Ta spekulatywna nuta nadziei 265

odróżnia Klimaks od otwarcie apokaliptycznej wymowy Bezludzkiej Ziemi. w  tym 

przypadku kurator dopuszcza możliwość pozytywnego zwrotu akcji. Jednocześnie jednak 

Klimaks stawia poważne pytania o nasze relacje z naturą. Wystawa włączała w narrację 

 Nicholas Mirzoeff „Przewodnik po wystawie Wiek półcienia,” 2.262

 Bińczyk, Cichocki, Depczyński, Lewandowska, Stefańska,  „Przewodnik po wystawie Wiek półcienia.” 11.263

 Maksymilian Bochenek, KLIMAKS, red. Piotr Salewski (Gdynia: Muzeum Emigracji w Gdyni, 2021), 264

15-16.
 Ibid., 17-18.265

88



historię polskiej emigracji do Brazylii i Argentyny (XIX/XX w.), ukazaną poprzez archiwalne 

fotografie, obiekty i  współczesne prace artystyczne, aby zilustrować splot procesów 

przyrodniczych i  kulturowych . Kolonizacja nowych terenów, wycinka puszczy, 266

zakładanie upraw i osad przez migrantów zostały tu przedstawione jako elementy szerszej 

opowieści o przekształcaniu środowiska i migracjach międzygatunkowych . Kurator wraz 267

z  artystkami Katarzyną i  Marianne Wąsowskimi, autorkami projektu fotograficznego 

Czekając na Śnieg podważył dychotomię natury i  kultury – zebrane obrazy i  obiekty 

zestawiono tak, by rozmontować „nazbyt prostą opozycję” między tym, co ludzkie, a tym, 

co nieludzkie . Na wystawie znalazły się więc zarówno zdjęcia dokumentujące życie 268

polskich osadników na obcej ziemi, jak i ujęcia lokalnej przyrody (puszczy, pól uprawnych) 

czy ślady działalności zwierząt. Taki montaż tworzył hybrydową narrację: historie ludzi 

przeplatały się z historiami innych gatunków i krajobrazu . Strategia kuratorska Klimaksu 269

opierała się na analogii – sugerowaniu, że doświadczenie migracji ma wymiar uniwersalny, 

„nawet międzygatunkowy”. Przeszłość (archiwalia) spotykała się tu z  teraźniejszością 

(współczesne prace ekologiczne), aby pokazać, że ekspansja człowieka zawsze wpisana 

była w  ekosystem i  wywoływała reakcje ze strony „nieludzkich aktorów”. w  warstwie 

ideowej wystawa niosła krytykę antropocentryzmu: podkreślono, że dominująca dotąd 

narracja „ratowania natury” skażona jest euro- i antropocentryzmem, a nadszedł czas na 

nową relację z  przyrodą, wyzbytą logiki zawłaszczenia. Klimaks wyróżniał się więc 

interdyscyplinarnością i perspektywą systemową. Jako projekt muzeum emigracji pokazał, 

że tematy zmian klimatu i  migracji ludzkich można twórczo połączyć, wychodząc poza 

schematy tradycyjnych wystaw sztuki. Narracja angażowała zarówno emocje (losy ludzi 

opuszczających ojczyznę, tęsknota, zderzenie z  obcą przyrodą), jak i  intelekt (naukowe 

scenariusze bioróżnorodności prezentowane we współpracy z  Fundacją Biodiversitatis). 

w  rezultacie Klimaks oferował spojrzenie na antropocen jako proces splątany z  historią 

migracji, a  zarazem pozostawił widza z  pytaniem: czy potrafimy przeprojektować nasze 

myślenie tak, by przyszłość nie musiała oznaczać katastrofy, lecz nowy początek? 

Przewrót – ku nowej kosmologii 

W 2023 roku Galeria Wozownia w  Toruniu zaproponowała wystawę Przewrót, która 

stanowiła wprost manifestacyjny apel o  zmianę paradygmatu w  dobie antropocenu. 

 Ibid., 17.266

 Ibid., 29.267

 Ibid., 42.268

 Ibid., 41.269

89



Kuratorzy (Elżbieta Jabłońska, Tomasz Wlaźlak, Maciej Kwietnicki) odwołali się do 

symboliki kopernikańskiej. Obchodzona wówczas 550. rocznica urodzin Mikołaja 

Kopernika stała się okazją do refleksji, że dziś potrzebujemy „drugiego przewrotu 

kopernikańskiego” , tym razem jednak w  sferze relacji człowieka ze środowiskiem. 270

w  kontraście do renesansowego De revolutionibus, nie chodzi tu o  proste przesunięcie 

centrum z  człowieka na inny byt, lecz o  postulowaną rewolucję światopoglądową, która 

odbierze ludzkości status miary wszechrzeczy i włączy nas w sieć współzależnych istot . 271

Kuratorska narracja Przewrotu miała zatem charakter utopijny i  normatywny zarazem: 

postawiono pytanie, jest możliwa „postantropocentryczna” przemiana wartości. w  tekście 

towarzyszącym wystawie czytamy, że wzorzec „człowieka witruwiańskiego”, jako 

symbolicznego centrum świata, wyczerpał się w  obliczu postępującego kryzysu 

klimatycznego i  masowego wymierania gatunków. Potrzebna jest nowa, posthumanis-

tyczna rewolucja, prowadząca do „przewrotu w myśleniu” na miarę kopernikańskiego . 272

Co istotne, Przewrót nie poprzestawał na teoriach – wystawa zgromadziła prace artystek 

i  artystów oraz kolektywów społecznych, które już teraz eksperymentują z  praktykami 

życia i sztuki wykraczającymi poza antropocentryzm. Strategia kuratorska koncentrowała 

się na partycypacji i kolektywności.. w odróżnieniu od wielu klasycznych wystaw tu ważną 

rolę odgrywały wydarzenia towarzyszące (warsztaty, spotkania z  aktywistami, działania 

performatywne), które zdecentrowały tradycyjną rolę kuratora na rzecz animatora dyskusji. 

Narracja miała wymiar prospołeczny i  przyszłościowy, ponieważ nie tyle dokumentowała 

antropocen, co kreśliła wizje społecznych zmian. Postulowała oddanie głosu naukowcom 

i  aktywistom, zabiegała o  słyszalność  tych, którzy na co dzień głosu nie mają  – od 

metaforycznych aktów, po aktywne włączenie się w  obronę “Parku Naturalnego 

Wrzosowisko”   – terenu w ówczesnym czasie zagrożonego anihilacją i przejęciem przez 273

deweloperkę. Przewrót wyróżniał się więc spośród omawianych przykładów najbardziej 

idealistycznym i  zaangażowanym tonem. o  ile wcześniejsze wystawy diagnozowały 

kryzys, ten projekt wprost nawoływał do działania i do wypracowania „nowej utopii, dzięki 

której bycie w świecie będzie znacznie bardziej zharmonizowane”. w ten sposób toruńska 

wystawa pokazała antropocen jako impuls do głębokiej przemiany kulturowej, być może 

najgłębszej od czasów nowożytnych. 

 Elżbieta Jabłońska, Maciej Kwietnicki i Tomasz Wlaźlak, „Przewrót / wystawa zbiorowa,” Galeria Sztuki 270

Wozownia, dostęp 18 stycznia 2024, https://wozownia.pl/przewrot-wystawa-zbiorowa/
 Jabłońska, Kwietnicki i Wlaźlak, „Przewrót / wystawa zbiorowa”271

 Jabłońska, Kwietnicki i Wlaźlak, „Przewrót / wystawa zbiorowa”272

 Stowarzyszenie Zielone Wrzosy, „Park Naturalny Wrzosowisko,” Blog Stowarzyszenia Zielone Wrzosy – 273

Toruń, dostęp 20 stycznia 2024, https://zielonewrzosy.wordpress.com/
90

https://zielonewrzosy.wordpress.com/
https://zielonewrzosy.wordpress.com/
https://wozownia.pl/przewrot-wystawa-zbiorowa/
https://wozownia.pl/przewrot-wystawa-zbiorowa/


Czy złożyłabyś tu jaja? Nawiedzone krajobrazy miejskiego 
mokradła 

Najbardziej aktualnym (2025) przykładem wystawy eksploatującej narracje społeczne 

antropocenu jest projekt o  intrygującym tytule „Czy złożyłabyś tu jaja?  Nawiedzone 274

krajobrazy miejskiego mokradła” w Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie. Wystawa 

ta powstała na bazie kilkuletniej pracy artystyczno-badawczej kolektywu działającego na 

rzecz ochrony Zakola Wawerskiego  – unikalnego mokradła położonego na obrzeżach 275

Warszawy. Jej narracja cechuje się perspektywą intersekcjonalną i  posthumanistyczną, 

łącząc wątki ekologii miasta, aktywizmu społecznego, feminizmu i  wiedzy eksperyment-

alnej. Tytułowe pytanie „Czy złożyłabyś tu jaja?” skierowane jest jakby do istoty nieludzkiej 

(ptaka, żaby?), sugerując próbę wejścia w  jej punkt widzenia, co od razu sygnalizuje 

posthumanistyczne przełamanie antropocentrycznej narracji. Zakole Wawerskie jawi się 

w ich opisie jako przestrzeń przenikania się porządków naturalnych i sztucznych: z jednej 

strony podmokłe łąki, torfowiska, ślady dzikiej przyrody (żeremia bobrów, ostępy leśne), 

z  drugiej – pozostałości infrastruktury miejskiej, kanały melioracyjne, porzucone odpady, 

niedoszłe inwestycje pochłonięte przez naturę. Narracja miejsca została tu ujęta 

w  kategoriach współistnienia i  zmiany: warstwy dawnego ekosystemu przenikają się 

z  nowymi, „duchy” wymarłych gatunków i  dawnych użytkowników ziemi wciąż są 

odczuwalne, a  procesy rozkładu, wzrostu, mutacji i  regeneracji zachodzą jednocześnie 

w  różnych skalach czasu. Kolektyw starał się rozszerzyć nasze postrzeganie poza 

antropocentryczne ramy, łącząc wiedzę naukową, lokalne opowieści i  artystyczną 

wrażliwość. Zamiast jednej metody badawczej, wielość podejść: zanurzanie się fizycznie 

w  terenie, nasłuchiwanie odgłosów, dokumentacja fotograficzna i  rysunkowa, 

eksperymenty myślowe (jak tytułowe wcielenie się w  ptaka składającego jaja) . Taka 276

immersyjna strategia narracyjna pozwoliła ukazać miejski ekosystem jako wielogatunkowy, 

„więcej-niż-ludzki” świat, w  którym zwykłe kategorie tracą ostrość. Autorki tekstu 

kuratorskiego zauważają, że pomimo uregulowanych trawników i siatki ulic miasto wciąż 

tętni dzikim życiem, a dążenie do sterylnego porządku wyklucza niektóre formy istnienia 

i  narzuca określone warunki zamieszkiwania. Pytanie „czy złożyłabyś tu jaja?” odsłania 

 Kuratorki Grupy ZAKOLE (Zuzia Derlacz, Krysia Jędrzejewska‑Szmek, Ola Knychalska, 274

Olga Roszkowska, Pola Salicka), „Czy złożyłabyś tu jaja? Nawiedzone krajobrazy miejskiego mokradła,” 
Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, dostęp 5 marca 2025, https://artmuseum.pl/wystawy/czy-
zlozylabys-tu-jaja

 Grupa ZAKOLE, „Materiały o Zakolu” Zakole – projekt o Zakole Wawerskim, dostęp 5 marca 2025275

 Kuratorki ZAKOLE, „Czy złożyłabyś tu jaja?”276

91

https://artmuseum.pl/wystawy/czy-zlozylabys-tu-jaja
https://artmuseum.pl/wystawy/czy-zlozylabys-tu-jaja
https://artmuseum.pl/wystawy/czy-zlozylabys-tu-jaja


więc napięcie między tym, co ludzkie wyobrażenie ładu, a potrzebami innych gatunków . 277

Narracja o  Zakolu jest pełna lokalnych mikrohistorii i  „widm”, pokazuje antropocen 

oddolnie, poprzez konkretny pejzaż i  doświadczenie miejsca, a  nie globalne statystyki. 

w  efekcie ta quasi-wystawa (realizowana częściowo jako publikacje, oprowadzania 

terenowe, akcje społeczne) proponuje nowy język opowieści o antropocenie: język empirii 

i  empatii, który łączy twarde dane (np. o  osuszaniu mokradeł czy bioróżnorodności) 

z wyobraźnią i wrażliwością na „radykalną żywotność świata” poza ludzkim horyzontem. 

Można powiedzieć, że Czy złożyłabyś tu jaja? realizuje postulat praktykowania 

antropocenu tu i  teraz – poprzez uważną obecność w  miejscu, współdziałanie z  innymi 

istotami i  opowieści zakorzenione w  lokalności. Ta strategia różni się od skostniałego 

formatu większości wystaw skalą (mikro zamiast makro) i formą (proces zamiast produktu 

ekspozycyjnego), ale cel pozostaje wspólny: przełamać antropocentryczny punkt widzenia 

i wypracować bardziej inkluzywną narrację o świecie w kryzysie. 

Powyższe zestawienie sześciu projektów kuratorskich ukazuje, jak rozmaicie można 

opowiadać o antropocenie w przestrzeni sztuki. Różnice koncepcyjne między wystawami 

są uderzające: od mrocznej wizji postludzkiej przyszłości w Bezludzkiej Ziemi po aktywną 

utopię Przewrotu; od dowodowej narracji Forensic Architecture po poetycką immersję 

Zakola Wawerskiego; od syntetycznej perspektywy historycznej Wieku półcienia po 

interdyscyplinarny dialog natury i kultury w Klimaksie. Wszystkie te podejścia łączy jednak 

przekonanie, że tradycyjne formaty muzealne muszą ulec przemianie w  obliczu kryzysu 

planetarnego, czy to poprzez włączenie nauki i  aktywizmu, czy poprzez zmianę 

perspektywy na pozaludzką, czy poprzez nowe formy zaangażowania publiczności. 

z  perspektywy autorskiej warto podkreślić, iż każda z  opisanych strategii dostarcza 

cennych inspiracji i  lekcji. Kuratorzy mierzą się z podobnym wyzwaniem – jak opowiadać 

o  epoce dominacji człowieka, która kwestionuje przyszłość samej ludzkości – ale 

rozwiązują je odmiennie. To bogactwo podejść potwierdza, że nie ma jednej słusznej 

recepty na wystawę o antropocenie; przeciwnie, wymaga on wielości języków i formatów, 

eksperymentowania i przekraczania granic dyscyplin. 

 Zespół kuratorski Grupy ZAKOLE (Zuzia Derlacz, Krysia Jędrzejewska‑Szmek, Ola Knychalska, 277

Olga Roszkowska, Pola Salicka), „Czy złożyłabyś tu jaja? Nawiedzone krajobrazy miejskiego mokradła,” 
PDF udostępniony przez Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, dostęp 5 marca 2025, https://
api‑sf.artmuseum.pl/uploads/files/67a4ba3fc0887535629512.pdf. 

92



2.4 Ograniczenia sprawczości sztuki ekologicznej – 
potrzeba nowych modeli sprawczości 

Diagnoza barier i ograniczeń sprawczości sztuki ekologicznej 

Sztuka ekologiczna często mierzy się z problemem uznania jej poznawczego statusu poza 

polem sztuki. Artystki i  artyści, podejmując dialog z  nauką czy polityką, natrafiają na 

barierę w  postaci zakorzenionych hierarchii wiedzy i  instytucji. Jak zauważa Edwin 

Bendyk, relacje te są nacechowane jednostronnością, polegającą na tym, że 

przedstawiciele nauk ścisłych i  społecznych rzadko skłonni są postrzegać praktyki 

artystyczne jako źródło nowej, istotnej wiedzy uzupełniającej ich własne metody.  278

Powraca tu zasada strzeżenia granic dyscyplin, instytucjonalna potrzeba nauki do 

podtrzymania własnej legitymacji i rygoru metodologicznego bywa silniejsza niż otwartość 

na transdyscyplinarne inspiracje. w  konsekwencji sztuka podejmująca tematy naukowe 

bywa traktowana marginalnie. Przykładowo, artystyczny eksperyment Artura Żmijewskiego 

Powtórzenie (2005) , inspirowany psychologią behawioralną, został przez psychologów 279

zignorowany pod oceną, że doświadczenie to nic nie wnosi do wiedzy naukowej. Tę 

sytuację Bendyk interpretuje jako skutek wąsko zdefiniowanych kryteriów poznania 

naukowego, które wykluczają mniej konwencjonalne formy wiedzy . Oznacza to, że 280

autonomia pola nauki i  innych instytucji (np. polityki) ogranicza możliwość przekładania 

artystycznych diagnoz na realne działania. Podejście to sprawia, że sztuka, również ta 

ekologiczna, często oddziałuje tylko we własnym obiegu, nie przenikając w  szersze 

struktury decyzyjne. 

Drugim wymiarem są uwarunkowania instytucjonalne świata sztuki, które mogą 

paradoksalnie ograniczać sprawczość sztuki. Instytucje sztuki (muzea, galerie, 

grantodawcy) coraz częściej wspierają projekty o  tematyce środowiskowej, jednak 

oczekują przy tym wpisania ich w  określone ramy odbioru i  ewaluacji. Dążenie do 

“skuteczności” sztuki bywa mierzone krótkoterminowym oddźwiękiem medialnym czy 

frekwencją, co nie zawsze przekłada się na trwałą zmianę postaw ekologicznych. Co 

 Edwin Bendyk, „Sztuka i nauka: konflikt czy symbioza? Kruche zależności, niepewne sojusze,” 278

w Skuteczność sztuki, red. Tomasz Załuski (Łódź: Muzeum Sztuki w Łodzi, 2014), 368-370.
 Artur Żmijewski, Powtórzenie, dokumentalny film prezentowany w Pawilonie Polskim na 51. Biennale Arte 279

w Wenecji (2005), tekst kuratorski oraz kadry z filmu opublikowane na stronie Pawilonu Polskiego — La 
Biennale di Venezia, dostęp 25 maja 2025, https://labiennale.art.pl/wystawy/powtorzenie/

 Bendyk, „Sztuka i nauka,”., 355-368.280

93

https://labiennale.art.pl/wystawy/powtorzenie/
https://labiennale.art.pl/wystawy/powtorzenie/


więcej, interwencje artystyczne inicjowane w  instytucjonalnym kontekście mogą ulec 

przejęciu przez logikę rynkową lub polityczną. Analizy krytyczne wskazują, że projekty, 

które miały otwierać i przekształcać przestrzeń relacji społecznych, nierzadko kończą jako 

działania pogłębiające alienację. Ich społeczne efekty są skapitalizowane jednostronnie 

przez samych artystów jako zysk symboliczny lub wspierające instytucje i  władze jako 

zysk wizerunkowy . Taki mechanizm został już wielokrotnie rozpoznany w  polu sztuki 281

zaangażowanej.  Zamiast realnej zmiany społecznej, następuje instytucjonalne 282

zawłaszczenie energii twórczej na potrzeby autopromocji lub pozornej realizacji misji.  

Oprócz przeszkód strukturalnych, nie mniej istotne są czynniki afektywne utrudniające 

sztuce oddziaływanie na odbiorców. Dzieła podejmujące tematykę kryzysu klimatycznego 

i degradacji środowiska siłą rzeczy często operują estetyką budzącą niepokój, smutek czy 

gniew, konfrontując publiczność z  niewygodną prawdą o  zagrożeniach. Taka strategia 

„negatywnej estetyki” bywa celowa i może wstrząsnąć widzem, skłaniając do refleksji nad 

sytuacją planetarną. Niemniej silnie negatywne bodźce emocjonalne mogą powodować 

opór lub wyparcie . Część publiczności odrzuca przekaz ekologiczny nie ze względu na 283

jego treść merytoryczną, ale z powodu formy wywołującej lęk czy poczucie winy. Ponadto 

intensywne emocje, jak lęk klimatyczny czy poczucie bezsilności wobec globalnej 

katastrofy, mogą prowadzić do paraliżu decyzyjnego albo znużenia przekazem 

apokaliptycznym . Jeśli sztuka ekologiczna skupia się wyłącznie na katastroficznych 284

wizjach, istnieje ryzyko, że odbiorcy wycofają się emocjonalnie, chroniąc swoją 

równowagę psychologiczną, zamiast przekuć niepokój w działanie. z drugiej strony, zbyt 

łagodne lub estetycznie upiększone przedstawienie problemów ekologicznych grozi 

trywializacją tematu. Twórcy stoją więc przed wyzwaniem znalezienia równowagi 

afektywnej – angażować emocje na tyle silnie, by poruszyć sumienia, ale zarazem 

oferować przestrzeń na refleksję i  konstruktywne przepracowanie tych emocji. Badania 

psychologiczne sugerują, że optymalnym efektem sztuki o  tematyce klimatycznej jest 

wywołanie początkowej reakcji emocjonalnej, a  następnie poprowadzenie widza ku 

refleksji poznawczej, co łącznie może przełożyć się na większe poparcie dla działań pro-

  Tomasz Załuski, „Napięcia, negocjacje, przechwyty i odzyski. Sztuka jako polityka redystrybucji”, 281

w Skuteczność sztuki, red. Tomasz Załuski (Łódź: Muzeum Sztuki w Łodzi, 2014), 518-521,541.
 Piotr Juskowiak, „Sztuka wspólnoty Krzysztofa Wodiczki: Wokół Projekcji Poznańskiej,” Praktyka 282

Teoretyczna 1 (2010), 78.
 Bińczyk, Uspołecznianie antropocenu, 153.283

 Bińczyk, Epoka człowieka, 53.284

94



klimatycznych . Barierą jest jednak to, że nie każdy odbiorca gotów jest wejść na tę 285

ścieżkę, szczególnie, jeśli przesłanie dzieła przeczy jego dotychczasowym przekonaniom 

lub wymaga zmiany nawyków. Wówczas reakcją bywa odrzucenie przekazu zamiast jego 

akceptacji. 

W kontekście powyższych trudności pojawia się pokusa, by potraktować sztukę 

ekologiczną instrumentalnie, jako narzędzie komunikacji społecznej czy propagandy 

ekologicznej, podporządkowane z  góry założonemu rezultatowi. Taka instrumentalizacja 

może być dwojakiego rodzaju. Po pierwsze, instrumentalizacja zewnętrzna, gdy różne 

podmioty (np. przez instytucje rządowe, korporacyjne praktyki greewachingowe) usiłują 

wykorzystać artystów do promowania własnych narracji proekologicznych. Sztuka staje się 

wtedy środkiem do celu - dekoracją kampanii, wydarzeniem spełniającym wymogi 

politycznej poprawności, zamiast autonomiczną praktyką krytyczną. Grozi to spłyceniem 

przekazu i utratą wiarygodności artysty, ponieważ odbiorcy wyczuwają, że dzieło zamienia 

się w ulotkę propagandową. Po drugie, istnieje instrumentalizacja wewnętrzna, wynikająca 

z  postawy samych artystów i  kuratorów pragnących udowodnić “skuteczność” swojej 

sztuki. Jeśli założymy, że dzieło musi koniecznie przynieść namacalną zmianę społeczną 

(np. konkretne proekologiczne zachowania widzów), łatwo popaść w pułapkę uproszczeń 

i  technokratycznego myślenia: sztuka zaczyna być traktowana jak rodzaj interwencji 

inżynieryjnej, którą można zaprojektować i zmierzyć. Takie podejście bywa wpisane nawet 

w teoretyczne koncepcje sztuki zaangażowanej – np. Artur Żmijewski postulował tworzenie 

“artystycznych algorytmów” dających “operacyjną pozytywność” społeczną , a  Nicolas 286

Bourriaud metaforycznie porównywał sztukę relacyjną do “alternatywnej taśmy 

montażowej” budującej nowe formy społeczne . Jednak, jak zauważa Tomasz Załuski, 287

nawet najbardziej progresywne hasła tego typu opierają się często na tych samych 

wartościach, które napędzają współczesny kapitalizm afektywny, przez co łatwo ulegają 

one instrumentalizacji w ramach praktyk zarządzania społecznego . w rezultacie, sztuka 288

nastawiona na produkcję określonych efektów może nieświadomie reprodukować logikę 

systemu, z  którym chciała walczyć (np. logikę wydajności, kontroli wyników, kapitalizacji 

 Christian Andreas Klockner i Laura K. Sommer, „Visual art inspired by climate change—An analysis of 285

audience reactions to 37 artworks presented during 21st UN climate summit in Paris,” PLOS ONE 16, nr 2 
(19 lutego 2021), dostęp 10 marca 2025. https://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/
journal.pone.0247331, 14.

 Żmijewski, Stosowane sztuki społeczne, 21286

 Nicolas Bourriaud, Estetyka relacyjna, tłum. Łukasz Białkowski (Kraków: Muzeum Sztuki Współczesnej, 287

2010),  23, 26.
 Załuski, Skuteczność sztuki, 530.288

95

https://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0247331
https://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0247331
https://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0247331


emocji). Oczekiwanie wymiernych skutków bywa mieczem obosiecznym: z  jednej strony 

uzasadnia finansowanie i społeczne zainteresowanie sztuką ekologiczną, z drugiej, łatwo 

może prowadzić do narzucania innym swoich poglądów i  traktowania ich z góry. Artysta 

staje się wtedy moralizatorem lub “inżynierem dusz”, który nie liczy się z  autonomią 

odbiorców ani z  nieprzewidywalnością procesu twórczego. Instrumentalizacja grozi więc 

utratą najcenniejszych walorów sztuki – jej otwartości, zdolności zadawania pytań 

i kwestionowania założeń. Paradoksalnie, nadmierna presja na skuteczność może obniżyć 

długofalowy wpływ artysty, powodując utratę zaufania odbiorców bądź zniechęcenie 

twórcy zbyt ciasnymi ramami działania. 

Powyższa krytyczna diagnoza ujawnia, że sztuka ekologiczna funkcjonuje w polu napięć: 

między autonomią a  zaangażowaniem, między ekspresją artystyczną a  oczekiwaniem 

rezultatu, między potrzebą silnego przekazu a  ryzykiem odrzucenia emocjonalnego. 

Bariery epistemologiczne, instytucjonalne i  afektywne sprawiają, iż potencjał sprawczy 

wielu ekopraktyk artystycznych nie jest w  pełni realizowany. w  efekcie narasta 

przekonanie, że dotychczasowe modele działania są niewystarczające. Rodzi się pytanie: 

jak przeformułować podejście, aby sztuka w obliczu kryzysu ekologicznego była naprawdę 

skuteczna, nie tracąc przy tym swojej krytycznej autonomii? Jedną z  odpowiedzi 

poszukiwanych we współczesnej refleksji jest zacieśnienie sojuszu sztuki z  nauką 

i  technologią oraz wypracowanie nowych form kolektywnej sprawczości. Te zagadnienia 

omówimy w kolejnych częściach. 

Sojusz sztuki, nauki i technologii  

Relacje między sztuką a  nauką od czasów nowożytnych cechuje zarazem bliskość 

i  napięcie. Jak zauważa Zaród, sukces nowożytnej nauki oparty był na odrzuceniu 

subiektywnych czynników (emocji, intuicji), czyli tych elementów, które od zawsze 

stanowiły tworzywo sztuki . Ukształtował się kontrast między „chłodem laboratoriów” 289

a  „rozgorączkowanymi kawiarniami” bohemy artystycznej , co symbolizuje odmienną 290

logikę działania obu sfer. Nauka dąży do obiektywnej weryfikowalności i kontrolowanego 

eksperymentu, podczas gdy sztuka operuje subiektywną ekspresją i  niepowtarzalnym 

eksperymentem wyobraźni. Mimo tej opozycji, historia pokazuje, że nie mamy do 

czynienia z prostym antagonizmem. Rozwój techniki i nauki nieraz tworzył warunki rozwoju 

nowych form sztuki (np. wynalazek radia, filmu czy komputera poszerzał medium 

 Zaród, Skuteczność sztuki, 377. 289

 Ibid.290

96



sztuki) . Zależności te pozostają jednak kruche: sztuka i  nauka zawierają niepewne 291

sojusze oparte na tymczasowych projektach i punktowych interakcjach . 292

Te „kruche zależności” wynikają w  dużej mierze z  różnic instytucjonalnych i  celów obu 

domen. Nauka funkcjonuje w  kulturze akademickiej, publikacjach, grantach i  jasno 

zdefiniowanych metodach kontroli wyników, co podkreśla Zaród z  perspektywy zarazem 

fizyka i  inżyniera . Sztuka zaś działa w  polu instytucji artystycznych, galerii 293

i indywidualnej praktyki twórczej. Twórczość artystyczna bywa dzielona na „sztukę czystą” 

– autonomiczne poszukiwanie prawdy estetycznej, oraz „sztukę stosowaną”, która 

nastawiona jest na sprawczość społeczną i praktyczne oddziaływanie . Podobnie naukę 294

można odróżnić od techniki: pierwsza szuka obiektywnej prawdy, druga skutecznych 

narzędzi zmiany świata . Te odmienne utopie i  konteksty ekonomiczne sprawiają, że 295

współpraca sztuki i  nauki napotyka bariery. Jak pokazuje przykład przytoczony przez 

Bendyka, przedstawiciele obu środowisk często kwestionują wzajemną wartość 

poznawczą: w  publicznej debacie naukowiec stwierdził kategorycznie, że artystyczny 

projekt odtworzenia eksperymentu Zimbardo nie dostarczył żadnej wiedzy w  sensie 

naukowym . z  drugiej strony sam artysta był krytykowany przez środowisko sztuki, że 296

projekt ten nie był „dość artystyczny” . Taka sytuacja unaocznia instytucjonalne podziały, 297

gdzie każda ze stron broni własnej autonomii i metodologii, co utrudnia trwałe zbliżenie. 

Mimo to Bendyk dowodzi, że alians sztuki, nauki i  technologii jest możliwy, o  ile uznamy 

odmienność procedur prawdy każdej z dziedzin . Proponuje on spojrzeć na dzieło sztuki 298

analogicznie do eksperymentu naukowego – jako na wydarzenie, które może generować 

wiedzę, lecz czyni to innymi środkami. Odwołując się do projektu „Niezwykle Rzadkich 

Zdarzeń” , Bendyk sugeruje, że dzieło sztuki to właśnie taki rzadki, nieprzewidywalny 299

akt, który nabiera znaczenia dopiero gdy zostanie społecznie przetworzony 

i  “wprowadzony do kultury” . w  związku z  powyższym, artystyczny eksperyment wnosi 300

 Ibid., 377-378291

 Ibid., 376.292

 Ibid., 378.293

 Ibid., 378-379.294

 Ibid., 377-388.295

 Bendyk, Skuteczność sztuki, 366-367.296

 Ibid., 368.297

 Ibid., 371-372.298

 Karol Sienkiewicz, „Artystyczna kontrreformacja”, Dwutygodnik, wrzesień 2009, dostęp 10 marca 2025, 299

https://www.dwutygodnik.com/artykul/431-artystyczna-kontrreformacja.html
Bendyk, Skuteczność sztuki, 371.300

97

https://www.dwutygodnik.com/artykul/431-artystyczna-kontrreformacja.html
https://www.dwutygodnik.com/artykul/431-artystyczna-kontrreformacja.html


nową jakość poznawczą w trybie laboratorium przyszłości – eksploruje możliwości i zadaje 

pytania, których nauka dopiero nauczy się stawiać. w tym sensie sztuka może pełnić rolę 

eksperymentatorium wyobraźni, przewidując emergentne zjawiska społeczne czy 

technologiczne. Jednakże, jak podkreśla Bendyk, współdziałanie to musi zachować 

równowagę: narzucenie jednej dziedziny przez drugą grozi utratą zdolności do 

generowania nowości po obu stronach . Instrumentalizacja sztuki dla celów czysto 301

naukowych lub politycznych, czy też podporządkowanie nauki logice artystycznej, osłabia 

ich autonomię i  tym samym ogranicza potencjał kreacyjny . Trwałość sojuszu wymaga 302

więc poszanowania odrębności: sztuka i  nauka mogą się wzajemnie inspirować 

i  uzupełniać, wymieniając narzędzia (np. wizualizacje, modele, narracje) oraz generując 

razem nową wiedzę, ale bez rezygnacji ze swych podstawowych zasad działania. 

Bendyk i  Zaród wskazują, że sojusz sztuki, nauki i  technologii jest warunkowy 

i  dynamiczny. To raczej tymczasowe przymierza niż stała unia – zawiązywane we 

wspólnym celu (projekt, problem) i trwające tak długo, jak długo każda ze stron widzi sens 

we współpracy. Jego struktura opiera się na dialogu dwóch odmiennych logik: naukowej 

dążącej do prawdy uogólnialnej oraz artystycznej szukającej prawdy przeżycia i krytycznej 

refleksji. Trwałość zaś zależy od stworzenia odpowiednich warunków instytucjonalnych 

(np. programy rezydencyjne, laboratoria artystyczno-naukowe), oraz wzajemnego zaufania 

i  uznania, że wiedza może przybierać różne formy. Tylko wtedy niepewne dziś sojusze 

mają szansę przerodzić się w bardziej stabilną współpracę, zdolną sprostać wyzwaniom 

współczesności. 

W kierunku nowych modeli sprawczości  

Rozdział 2 wskazał szereg barier ograniczających sprawczość sztuki ekologicznej. Po 

pierwsze, występują napięcia epistemologiczne i  instytucjonalne: artystyczne diagnozy 

rzadko przenikają do głównego obiegu wiedzy i  decyzji, gdyż przedstawiciele nauki 

i polityki niechętnie uznają praktyki artystyczne za źródło uzupełniającej wiedzy . Sztuka 303

pozostaje więc często zamknięta we własnym polu, co ogranicza jej realny wpływ. Po 

drugie, ujawnia się problem instrumentalizacji. Projekty ekologiczne bywają 

wykorzystywane do celów wizerunkowych korporacji i  instytucji, a  presja udowodnienia 

„skuteczności” prowadzi nieraz do spłycenia przekazu artystycznego. w  efekcie sztuka 

 Ibid. 301

 Ibid.302

 Bendyk, Skuteczność sztuki, 366-367.303

98



traci krytyczną autonomię i  nieświadomie replikuje logikę systemu, z  którym chciała 

walczyć. Po trzecie, nadmierne eksponowanie obrazów katastrofy klimatycznej rodzi 

zjawisko „zmęczenia katastrofą”, gdzie odbiorcy przytłoczeni ciągłym szokiem 

i  apokaliptyczną retoryką zagłady popadają w  apatię lub wyparcie zamiast podejmować 

działania. Taka paraliżująca mieszanka czynników sprawia, że potencjał oddziaływania 

ekosztuki nie jest w pełni realizowany. 

Wobec powyższych ograniczeń pojawia się paląca potrzeba wypracowania nowych modeli 

sprawczości. Sztuka ekologiczna jest potencjalnym polem eksperymentowania z  takimi 

właśnie nowymi strategiami skuteczności, łączącymi wiedzę, wyobraźnię i zaangażowanie 

społeczne. Jednym z  kluczowych kierunków rozwoju jest przekraczanie tradycyjnych 

granic dyscyplinarnych i  instytucjonalnych – artyści powinni pogłębić interdyscyplinarne 

koalicje z naukowcami, aktywistami, a także urzędnikami i politykami, wspólnie poszukując 

rozwiązań i  nowych narracji dla kryzysu środowiskowego. T.J. Demos podkreśla, że 

w obliczu globalnej katastrofy klimatycznej sztuka musi wejść w rolę aktywnego uczestnika 

przemian społeczno-ekologicznych . . 304

Nowe modele artystycznej sprawczości powinny rozwijać się również poprzez działania 

z  lokalnymi społecznościami w  bezpośredniej relacji. Artyści w  tym kontekście są istotni 

jako inicjatorzy projektów wspólnotowych – od tworzenia społecznych ogrodów po 

działania pomocowe względem osób uchodźczych, wykorzystując kreatywność do 

budowania świadomości i sieci współpracy. Rola twórcy ulega przy tym redefinicji: zamiast 

indywidualnej praktyki, staje się facylitatorem zmian, funkcjonując na styku sztuki, edukacji 

i  aktywizmu. Sprawczość ma tu charakter rozproszony, wynika ze współdziałania wielu 

aktantów (w ujęciu Latourowskim), a  nie jednostkowej mocy twórcy. Wyzwania 

antropocenu wymagają jednak tworzenia oddolnych ośrodków, w  których dzięki 

wspólnotowym działaniom, budowana jest odporność i wrażliwość społeczna. 

Kolejnym kierunkiem rozwoju praktyk  jest poszerzenie wspólnoty sprawczości poza 

gatunek ludzki. T.J. Demos wzywa do „dekolonizacji natury”, czyli wyzwolenia przyrody 

z roli pasywnego zasobu i uznania jej za pełnoprawnego uczestnika relacji społecznych . 305

Przykładem są inicjatywy na rzecz nadania praw rzekom, lasom czy innym ekosystemom 

oraz czerpanie z  mądrości kultur rdzennych, postrzegających człowieka jako część 

szerszej wspólnoty życia. Takie podejście poszerza definicję sprawczości, gdzie alians 

 Demos, Decolonizing Nature, 13.304

 Ibid., 19-20305

99



ludzi z  aktorami nie-ludzkimi (zwierzętami, roślinami, żywiołami) jawi się jako nowy 

horyzont wyobraźni artystycznej. Sztuka może tu pełnić rolę mediatora między światem 

natury a  społeczeństwem, współtworząc język opisu tych hybrydowych kolektywów 

łączących czynniki społeczne, techniczne i przyrodnicze . 306

Podsumowując, rozwój sztuki ekologicznej zmierza ku modelom sprawczości opartym na 

współdziałaniu, transdyscyplinarności i  perspektywie posthumanistycznej. w  odpowiedzi 

na impas antropocenu artyści przyjmują rolę współtwórców zmian – działając wspólnie 

z  innymi (naukowcami, aktywistami, społecznościami czy ekosystemami) zamiast 

w  izolacji. Takie kolektywne podejście daje nadzieję na przełamanie marazmu: jak 

zauważa Demos, sztuka dzięki tradycji eksperymentu i  wyobraźni może odegrać 

„transformującą rolę”, inicjując nowe sposoby rozumienia świata i  naszego w  nim 

miejsca . Nowe modele sprawczości wypracowywane w  sztuce ekologicznej tworzą 307

przestrzeń dla wyobrażonych przyszłości, w których twórcza wizja łączy się z działaniem 

na rzecz planetarnego dobra wspólnego. Poprzez włączanie różnorodnych form wiedzy 

i  podmiotowości sztuka staje się laboratorium nadziei – miejscem, gdzie rodzą się 

alternatywne scenariusze, a  sprawczość zyskuje wymiar kolektywny, inkluzywny 

i  ukierunkowany na przetrwanie oraz współistnienie. Jednocześnie przesuwanie się tych 

praktyk ku sprawczości użytkowej zaciera granice między polem sztuki a  bezpośrednią 

interwencją. Jest to charakterystyczne dla praktyk postartystycznych, w  których sztuka 

miksuje się z rzeczywistością Jakie ten miks przybiera formy opisane zostanie w kolejnym 

rozdziale. 

 Ibid., 201-202, 216.306

 Ibid., 262-263.307

100



Rozdział 3: Postsztuka jako strategia działania 
i transformacji 

Rozdział 2 wykazał, że przełom drugiej połowy XX wieku polegał nie tylko na zmianach 

stylistycznych, lecz na przekształceniu warunków możliwości sztuki: od autonomicznego 

obiektu ku praktykom procesualnym, relacyjnym i  poznawczym. Rozdział 3 rozwija ten 

wniosek, traktując postsztukę jako strategię działania i  transformacji społecznej. 

w kolejnych podrozdziałach analizie poddane zostaną genealogie i modele tak rozumianej 

praktyki – od rzeźby społecznej i  „epoki postartystycznej”, przez przejście „od relacji do 

użytkowania”, po kolektywne ekonomie wymiany oraz narzędziowe, interwencyjne użycia 

sztuki w sferze publicznej. 

3.1 Rzeźba społeczna w epoce postartystycznej 

Zestawienie Jerzego Ludwińskiego i  Josepha Beuysa ujawnia wspólny horyzont: 

przesunięcie akcentu z  estetyki ku sprawczości społecznej. U Ludwińskiego „epoka 

postartystyczna” to rozpoznanie, że sztuka „przegapiła moment” własnej transformacji 

w „coś innego”, o większych możliwościach  – diagnoza demarkująca kres klasycznych 308

kryteriów i otwierająca pole działań o innym statusie ontologicznym . U Beuysa „rzeźba 309

społeczna” nadaje temu rozpoznaniu program: społeczeństwo staje się dziełem w  toku, 

a  „każdy jest artystą”. Co oznacza, że każdy dysponuje potencjałem twórczym do 

współkształtowania ładu zbiorowego . 310

 Jerzy Ludwiński, Sztuka w epoce postartystycznej i inne teksty, red. Jarosław Kozłowski, (Poznań–308

Wrocław: Akademia Sztuk Pięknych w Poznaniu; BWA Wrocław Galerie Sztuki Współczesnej, 2009), 66
 Jerzy Ludwiński, „Neutralizacja kryteriów,” w Katalog sympozjum „Ziemia Zgorzelecka — nauka i sztuka 309

w procesie ochrony naturalnego środowiska człowieka”, Opolno-Zdrój, 1971, 43
 Kalina Kukiełko-Rogozińska, „Wszyscy jesteśmy artystami? Marshall McLuhan i Joseph Beuys 310

o społecznej roli sztuki,” Panoptikum 11 (18) (2012)
101



Sztuka niemożliwa - narodziny epoki postartystycznej 

Rewolucja w podejściu do sztuki Ludwińskiego opiera się na wniosku z obserwowanego 

przez niego rozpadu różnych tendencji artystycznych lat 60-tych. Zamiast przekształcania 

się w nowe, dążyły one do dalszego rozproszenia. Zjawisko to nazwał sztuką niemożliwą, 

której właściwością jest brak wspólnych cech stylistycznych. w  istocie jest to mozaika 

różnych zjawisk, nie mających często ze sobą nic wspólnego ani na poziomie idei, ani 

w  sensie formalnym. Często konkretyzuje się dopiero w  wyobraźni obserwatora . z  tą 311

tezą sprzęga terminologiczna korekta: zamiast „dzieła” jest „fakt artystyczny”, a  więc 

zdarzenie, proces, sytuacja. Zamiast hierarchii – „neutralizacja kryteriów” i  wtopienie 

praktyk artystycznych w obieg rzeczywistości . 312

Diagnoza ta nie powstała w próżni teoretycznej, lecz w konkretnej praktyce kuratorskiej. 

Program Galerii “pod Moną Lisą” Ludwińskiego , gdzie od „muzeum gry” po wystawę SP 313

– Sztuki Pojęciowej (1970), zredukowaną do dokumentacji na kartach A4, konsekwentnie 

czynił z  wystawy jedynie „symptom procesu artystycznego”, przenosząc ciężar 

z ekspozycji na sytuowanie „faktów artystycznych” w polu społecznym i dyskursywnym  314

Jak podkreśla Luiza Nader „epoka postartystyczna” to nie zanik twórczości, lecz jej 

migracja do „kulturowych procesów codzienności”, gdzie instytucje przestają wystarczać, 

artyści zmieniają kompetencje, a  odbiorca zostaje wciągnięty w  realne praktyki 

współtworzenia . 315

Rzeźba społeczna - wszyscy jesteśmy artystami 

W tym miejscu spotykamy Beuysa i jego „rozszerzone pojęcie sztuki”, formułujące rzeźbę 

jako proces kształtowania „społecznej materii” – myślenia, komunikowania i instytucji. Stąd 

programowa deklaracja: „Formy myślenia ludzi są rzeźbą; […] ‘rzeźba społeczna’, gdzie 

każdy człowiek jest artystą” . Beuysowskie projekty pokazują, jak ów program przekłada 316

 Ludwiński, Sztuka w epoce postartystycznej, 58-59.311

 Katarzyna Radomska, „Ilustracja pola sztuki,” w Wypełniając puste pola, red. Piotr Lisowski (Toruń: CSW 312

Znaki Czasu, 2011), 43.
 Szymon Góźdź, Działalność, struktura i znaczenie galerii „Pod Maną Lisą” (Poznań: Uniwersytet 313

Artystyczny w Poznaniu, 2019), 24-26.
 Piotr Lisowski, „Performatywna «mitologia». o strategii kuratorskiej Jerzego Ludwińskiego,” 314

w Wypełniając puste pola, red. Piotr Lisowski (Toruń: CSW Znaki Czasu, 2011), 14-15.
 Luiza Nader, „Wspólnota wyobraźni jako dyssensus. VIII Spotkanie Artystów i Teoretyków Sztuki 315

Świdwin/Osieki (1970),” Sztuka i Dokumentacja 18 (2018) 48.
 Joseph Beuys. Teksty, komentarze, wywiady, wybór, oprac. i wstęp Jaromir Jedliński (Warszawa: 316

Akademia Ruchu; Centrum Sztuki Współczesnej, 1990), 18-19.
102



się na długotrwałe formy działania. Przykładowo 7000 dębów (Kassel, 1982–1987), tj. 

sadzenie drzew wraz z  bazaltowymi słupami, zainicjowane na Documenta 7 i  kontynu-

owane latami, ustanawia model „rzeźby społecznej” jako pracy na infrastrukturze miasta, 

ekonomii uwagi i kooperacji obywateli . To rzeźba, która nie kończy się wraz z wystawą, 317

lecz wytwarza proces instytucjonalny i ekologiczny zarazem. Innym przykładem może być 

akcja przeprowadzona w Düsseldorfie: 14 grudnia 1971 pt. Rettet den Wald (ratujcie las) 

podczas której razem z  ok. pięćdziesięcioma studentami z  Akademii wymiatał ścieżki 

w Grafenberger Wald. Był to protest przeciw planowanej rozbudowie miejscowego klubu 

tenisowego, kosztem pobliskiego środowiska. Wydarzenie odbiło się szerokim echem 

w mediach i uruchomiło falę listów do magistratu z żądaniem ochrony lasu . 318

Jeśli Ludwiński opisuje warunki możliwości postsztuki – rozproszenie, proceduralność, 

zatarcie granic między sztuką, teorią i życiem  – to Beuys proponuje narzędzia: edukację 319

(FIU) , współdecydowanie i  materialne prototypy przyszłych instytucji. w  obu ujęciach 320

widz staje się współtwórcą, a „wystawa” polem gry i negocjacji. Istotny jest tu też wymiar 

dokumentacji i  zapisu. Skoro dzieło ulega dematerializacji, to archiwa, instrukcje 

i  protokoły stają się nie tyle „wtórnym” śladem, co współczynnikiem funkcjonowania 

praktyk – warunkiem ich reprodukowalności i  społecznego życia po wydarzeniu . 321

Krytycznym wspornikiem dla tych projektów jest zmiana instytucjonalna. Zarówno 

„muzeum gry” Ludwińskiego, jak i  beuysowskie „rady” i  uniwersytet (FIU) postulują 

redystrybucję sprawczości, od kuratora i  autora ku wspólnocie uczestników. w  efekcie 

„wystawa” przestaje być celem, a  staje się wehikułem inicjowania długotrwałych 

procesów . 322

Z perspektywy postsztuki kluczowa innowacja polega więc na tym, że twórczość nie jest 

już domeną wąskiej grupy specjalistów, ale dystrybuowanym potencjałem, gdzie „każdy 

jest artystą”, o  ile przyjmuje odpowiedzialność za współkształtowanie wspólnej 

rzeczywistości. To właśnie zderzenie rozpłynięcia się sztuki w  realności Ludwińskiego 

 documenta 7. 1982. Wystawa zbiorowa, kur. Rudi Fuchs. Kassel, Niemcy, 19 VI–28 IX 1982. dostęp 28 317

maja 2025
 Till Briegleb, „Człowiek sam jest stwórcą,” Dwutygodnik, 2024, dostęp 28 maja 2025, https://318

www.dwutygodnik.com/artykul/9539-czlowiek-sam-jest-stworca.html.
 Piotr Lisowski, „Peryferyjne pole gry. Tam, gdzie wszystko się kończy albo zaczyna,” Elementy. Sztuka 319

i Dizajn, nr 4, 2023. 117.
 Joseph Beuys. Teksty, komentarze, wywiady, 21-23320

 Grzegorz Dziamski, „Dokumentowanie sztuki jako nowa praktyka artystyczna,” Sztuka i Dokumentacja 6 321

(2012) 22-26.
 Lisowski, „Peryferyjne pole gry,” 113.322

103

https://www.dwutygodnik.com/artykul/9539-czlowiek-sam-jest-stworca.html
https://www.dwutygodnik.com/artykul/9539-czlowiek-sam-jest-stworca.html
https://www.dwutygodnik.com/artykul/9539-czlowiek-sam-jest-stworca.html


z  beuysowską afirmacją powszechnej kreacyjności wyznaczyło horyzont późniejszych 

praktyk partycypacyjnych i  kolektywnych. Jednocześnie rodzi ono pytania o  kryteria 

wartości i o trwałość efektów. Pytania, do których rozdział wróci, analizując przejście „od 

relacji do użytkowania” oraz modele kolektywne postsztuki. 

3.2 Od relacji do użytkowania 

Zarówno Ludwiński, jak i Beuys nawoływali do zniesienia podziału między sztuką a życiem 

codziennym, co stanowiło kontynuację dążeń historycznej awangardy do utożsamienia 

praktyki artystycznej z  działaniem społecznym. Nawiązując do tej tradycji, współcześni 

artyści i  teoretycy ponownie podejmują „marzenie o zlewaniu się sztuki z życiem”. Choć 

nie w pełni zrealizowane, wciąż nie zostało porzucone i napędza próby redefinicji sztuki 

poza własną autonomią . w  tym kontekście można zaobserwować pewne wyróżniające 323

się tendencje, poczynając od sztuki relacyjnej (Nicolasa Bourriaud), akcentującej 

wspólnotowe relacje międzyludzkie, ku koncepcji użytkowania sztuki (Stephena Wrighta), 

która postuluje pełne włączenie sztuki w realne działania społeczne. 

Od autonomii ku wspólnotowości - estetyka relacyjna 

Przełom lat 90. przyniósł sformułowanie przez Nicolasa Bourriauda koncepcji estetyki 

relacyjnej, będącej próbą odejścia od modernistycznej idei sztuki autonomicznej na rzecz 

sztuki tworzącej nowe relacje społeczne. Bourriaud wskazuje na możliwość zaistnienia 

„sztuki relacyjnej” – takiej, która za swój teoretyczny horyzont przyjmuje sferę interakcji 

międzyludzkich i  ich kontekst społeczny, zamiast afirmować odrębną i  prywatną 

„przestrzeń symboliczną” właściwą sztuce nowoczesnej . Tego rodzaju praktyka 324

artystyczna oznacza radykalne przewartościowanie celów estetycznych, kulturowych 

i  politycznych odziedziczonych po sztuce autonomicznej: dzieło przestaje być obiektem 

kontemplacji, stając się modelem działania i  sposobem współ-bycia w  rzeczywistości. 

Przykładem mogą być projekty artystyczne, w  których to czas trwania wspólnego 

doświadczenia i dialogu, a nie fizyczny obiekt, staje się właściwą „materią” sztuki - “Sztuka 

jest stanem spotkania” . 325

 Kuba Szreder, „Konkret a sprawa polska. Parę słów przypomnienia o nadwiślańskich debatach wokół 323

niebezpiecznych związków sztuki i polityki,” w Prawda jest konkretna. Artystyczne strategie w polityce. 
Podręcznik, red. steirischer herbst i Florian Malzacher (Warszawa: Fundacja Nowej Kultury Bęc Zmiana, 
2017), 30

 Nicolas Bourriaud, Estetyka relacyjna, tłum. Łukasz Białkowski (Kraków: MOCAK, 2012), 34.324

 Bourriaud, „Estetyka relacyjna”, 46325

104



Estetyka relacyjna odrzuca więc ideę sztuki jako autonomicznej czynności odseparowanej 

od życia społecznego, proponując w zamian sztukę jako międzyludzki interfejs, przestrzeń 

spotkania i  wymiany. Autonomia modernistyczna ustępuje tu miejsca komunalności 

doświadczenia: jak pisze Bourriaud, współczesne dzieło sztuki to raczej „okres czasu, 

który należy przeżyć, otwarcie na nieograniczoną dyskusję” niż materialny przedmiot do 

posiadania. Tak rozumiana praktyka artystyczna tworzy efemeryczne wspólnoty 

uczestników – tymczasowe „mikro-utopie” kształtowane we wspólnym działaniu i dialogu 

w ramach galerii, wystaw czy akcji artystycznych . 326

Warto zauważyć, że choć Bourriaud deklaratywnie zerwał z  estetyką autonomii, to jego 

ujęcie spotkało się z krytyką ze strony artystów zaangażowanych społecznie. Zarzucano 

mu, iż w praktyce estetyka relacyjna wciąż pozostaje w granicach świata sztuki i skupia się 

na formie estetycznej tworzonych relacji bardziej niż na realnej zmianie społecznej . 327

Bourriaud opisywał co prawda procesy artystyczne oparte na interakcjach i  budowaniu 

tymczasowych wspólnot, ale jednocześnie uwypuklał ich wymiar estetyczny i  nie 

przekraczał instytucjonalnych ram sztuki. w  odpowiedzi na tę ograniczoność podejścia 

relacyjnego, na początku XXI wieku pojawiły się tendencje idące dalej, ku sztuce 

partycypacyjnej i  tzw. praktyce społecznej, które świadomie zacierają ślady „sztuki” 

w swojej działalności. Praktyka społeczna traktuje działania artystyczne jak zwykłe praktyki 

życia społecznego, celowo pomijając tradycyjne pojęcia artystycznego kunsztu czy 

piękna , a  artystę postrzega nie jako wyjątkowego geniusza, lecz jako profesjonalistę 328

pracującego na rzecz społeczeństwa. Tym samym idea wspólnotowości i współdziałania 

staje się gestem sprzeciwu wobec zindywidualizowanej kultury konsumpcyjnej 

i  „społeczeństwa spektaklu”. Sztuka wybiera rolę katalizatora więzi społecznych, zamiast 

dostarczyciela wyizolowanych doznań estetycznych. 

Nowy słownik użytkowania sztuki 

Na fali powyższych dyskusji i  rozczarowań ograniczeniami estetyki relacyjnej, 

w  następnych dekadach pojawiła się tendencja do bardziej praktycznego i  użytkowego 

traktowania sztuki. Kolejny krok w  stronę redefinicji sztuki jako praktyki społecznej 

 Ibid., 61.326

 Florian Malzacher, „Pisuar wraca do ubikacji. Symboliczna i bezpośrednia moc sztuki,” w Prawda jest 327

konkretna. Artystyczne strategie w polityce. Podręcznik, red. steirischer herbst i Florian Malzacher 
(Warszawa: Fundacja Nowej Kultury Bęc Zmiana, 2017), 17-18

  Pablo Helguera, Education for Socially Engaged Art: a Materials and Techniques Handbook (New York: 328

Jorge Pinto Books, 2011), 3.
105



zaproponował Stephen Wright w  swoich leksykonie użytkowania, przygotowanym dla 

Museum of Arte Útil . Wright krytykuje utrwalony podział ról na twórców (artystów) 329

i biernych odbiorców (widzów). Zauważa, że tradycyjny model muzealno-galeryjny skazuje 

publiczność na pasywność, podczas gdy potencjał sztuki leży w  aktywnym użyciu jej 

zasobów przez społeczność . w tekście “W stronę leksykonu użytkowania” (2013) Wright 330

proponuje zestaw pojęć opisujących tę zmianę paradygmatu. Centralne miejsce zajmuje 

postulat odejścia od spektatorskiego nastawienia na rzecz postawy użytkownika: sztuka 

ma być czymś, z czego się korzysta, a nie tylko na co się patrzy. 

Skala 1:1 to jedno z  kluczowych pojęć Wrighta, opisujące projekty artystyczne, które 

działają w skali rzeczywistości, a nie jej modelu . Oznacza to, że przedsięwzięcia te nie 331

są zredukowanymi reprezentacjami (małymi modelami czy prototypami) jakichś pomysłów, 

lecz działają dokładnie na taką skalę, jak zjawiska, z którymi się mierzą. Sztuka operująca 

w  skali 1:1 nie odtwarza rzeczywistości w  metaforyczny sposób, lecz staje się częścią 

rzeczywistości. Przykładowo zamiast tworzyć artystyczną symulację biblioteki, projekt 1:1 

jest prawdziwą biblioteką dostępną dla użytkowników. Tego rodzaju praktyki działają tu 

i  teraz, często nie wyglądają jak „dzieło sztuki” w  tradycyjnym sensie, ponieważ pełnią 

konkretną funkcję społeczną. Jak obrazuje anegdota zainspirowana opowiadaniem Lewisa 

Carrolla, zamiast rysować mapę kraju w skali 1:1, „używa się samego kraju jako mapy” – 

czyli działania artystyczne pokrywają się z realnym życiem i są z nim tożsame. Skala 1:1 

reprezentuje zerwanie z  modernistyczną tradycją, w  której sztuka była pomniejszonym, 

oderwanym modelem rzeczywistości; teraz sztuka dzieje się w  pełnej skali społecznej, 

wypełniając sobą fragment rzeczywistości zamiast go tylko przedstawiać. 

Drugim ważnym pojęciem jest współczynnik sztuki . Wright zapożycza ten termin od 332

Marcela Duchampa, nadając mu jednak nowe znaczenie w kontekście użytkowania sztuki. 

Zamiast definiować sztywno, co jest sztuką a co nią nie jest, proponuje myślenie o sztuce 

jako o  pewnej jakości, która może występować w  różnym natężeniu w  rozmaitych 

działaniach. Współczynnik sztuki oznacza stopień, w jakim dany gest, obiekt czy praktyka 

posiada “artystyczną intensywność”, czyli ile „sztuki w sztuce” się w nim zawiera. Zgodnie 

z  tą koncepcją możliwe jest pytanie: „jaki współczynnik sztuki ma dane działanie 

społeczne?” zamiast pytania „czy to jest sztuka?”. Takie podejście unika ontologicznych 

 Stephen Wright, w stronę leksykonu użytkowania (Warszawa: Fundacja Bęc Zmiana, 2019),44-46329

 Ibid., 75-78.330

 Ibid., 16-19.331

 Ibid., 31-32.332

106



sporów o definicję sztuki. Można uznać, że sztuka nie jest już odrębną kategorią obiektów, 

lecz pewną potencjalnością obecną (z różnym nasileniem) w  wielu codziennych 

praktykach. Wright określa to jako „radykalnie deontologiczną” koncepcję sztuki, gdzie 

ujmowana jest jako uspołeczniona kompetencja (umiejętność, z której ludzie korzystają), 

a nie zestaw wyjątkowych dzieł. w efekcie granica między tym, co artystyczne a  tym, co 

użytkowe, ulega zatarciu. Wiele działań może posiadać pewien ułamek cech artystycznych 

(pewien współczynnik sztuki), choć nie są one formalnie uznawane za „dzieła sztuki” 

w tradycyjnym rozumieniu. 

Kolejnym istotnym terminem jest „eksterytorialna wzajemność” , który opisuje dwukierun-333

kową relację między polem sztuki a  innymi obszarami działalności społecznej, jaka 

zachodzi gdy sztuka opuszcza własne „terytorium”. Wright pyta: co się dzieje, gdy sztuka 

wychodzi ze swoich instytucjonalnych ram i  przenosi się na „południe” – do sfery 

społecznej, politycznej, do innych dyscyplin?. Zazwyczaj analizuje się tylko wpływ sztuki 

na nowe pole (to, co sztuka robi w społeczeństwie), ale Wright zauważa, że równie ważne 

jest to, co dzieje się z miejscem, które sztuka opuszcza. Gdy sztuka przenosi się do innej 

dziedziny i  staje się praktyką w  skali 1:1, zwalnia jednocześnie przestrzeń w  swoim 

dawnym obszarze, pozostawiając „niewidzialną próżnię” w  świecie sztuki, którą mogą 

zapełnić przedstawiciele innych praktyk (działa tu analogia do natury, która nie znosi 

pustki). Ten gest wzajemności polega więc na tym, że sztuka w  geście wymiany 

udostępnia swoje dawne terytorium innym formom aktywności, podczas gdy sama 

„zapuszcza korzenie” poza sobą, w nowym kontekście społecznym. w praktyce oznacza 

to, że porzucając autonomię na rzecz zaangażowania społecznego, sztuka traci swój 

uprzywilejowany status “świętej” dziedziny, ale zyskuje możliwość realnego oddziaływania 

oraz, co ważne, zmienia układ sił. Obszar sztuki otwiera się na działania aktywistów, 

edukatorów czy innych praktyków, którzy mogą wykorzystać instytucje i  zasoby 

artystyczne do własnych celów. Powstaje w  ten sposób sztuka bez własnego terytorium, 

działająca w  interdyscyplinarnej przestrzeni współpracy, bądź lepiej rzec: we wspólnym 

czasie działania społecznego, bo bardziej adekwatne jest tu myślenie kategoriami czasu 

niż przestrzeni. 

Wright opisuje również zjawisko, które można nazwać „naddatek kognitywny” . Chodzi 334

o wartość dodaną, jaka powstaje, gdy wiele osób współużytkuje dane dobro lub wspólnie 

uczestniczy w  procesie – w  rezultacie efekt przerasta sumę indywidualnych wkładów. 

 Ibid., 59-60.333

 Ibid., 33-35.334

107



Przykładem jest tu Wikipedia: ogromna encyklopedia tworzona przez użytkowników 

w  ramach wolontariatu powstała dzięki zintegrowaniu niezliczonych drobnych edycji 

i kontrybucji. Jak zauważa Wright, Wikipedia została zbudowana w oparciu o zaledwie ok. 

1% czasu, jaki Amerykanie łącznie poświęcają na oglądanie telewizji, co uświadamia 

potencjał drzemiący w  “kognitywnej nadwyżce” użytkowników. Podobnie projekty typu 

reCAPTCHA (gdzie internauci, rozwiązując krótkie zagadki tekstowe, wspólnie pomagają 

w procesie digitalizacji książek) pokazują, że kolektywne użytkowanie generuje olbrzymią 

wartość jako produkt uboczny podstawowych czynności (ludzie wpisują kody, a przy okazji 

powstaje zdigitalizowany zasób wiedzy). Wright podkreśla, że ten naddatek pożytku bywa 

dziś zawłaszczany. w kulturze 2.0 to korporacje czy instytucje często czerpią zyski z pracy 

użytkowników, którzy sami nie mają kontroli nad wygenerowaną wartością (np. serwisy 

społecznościowe korzystające z treści tworzonych przez swoich użytkowników). Niemniej 

jednak świadomość istnienia naddatku kognitywnego prowadzi do postulatu, by 

społeczności użytkowników odzyskiwały i  redystrybuowały wytworzoną przez siebie 

nadwyżkę zamiast oddawać ją kapitałowi. Koncepcja ta uzupełnia nam obraz sztuki 

zorientowanej na użytek: kiedy widzowie stają się użytkownikami, ich zbiorowe działanie 

wytwarza realną, nową wartość – społeczną, kulturową, a  nawet ekonomiczną – co 

diametralnie odróżnia ten model od tradycyjnej konsumpcji sztuki jako produktu. 

Wright proponuje demokratyzację praktyki artystycznej poprzez język użytkowania: sztuka 

to otwarte zasoby do użycia przez wszystkich, a  nie luksusowe obiekty dla nielicznych. 

Takie podejście podważa ideę bezinteresowności sztuki (dzieło jako coś, co nie służy 

żadnemu praktycznemu celowi). Przeciwnie, wartość sztuki miałaby się ujawniać właśnie 

w procesie jej używania i wdrażania w życie. Jest to kolejny etap erozji modernistycznego 

gmachu pojęciowego , na którym zbudowano autonomię sztuki. Sztuka użytkowana 335

świadomie rezygnuje z  niektórych przywilejów autonomii, aby zyskać sprawczość 

społeczną. 

Sztuka jako narzędzie społeczne 

Pełną ideę użytkowania sztuki, tj. uczynienia z niej narzędzia realnej zmiany społecznej, 

najdobitniej sformułowała kubańska artystka Tania Bruguera. Wprowadzając pojęcie Arte 

Útil (sztuki użytecznej), Bruguera otwarcie przeciwstawia się przekonaniu o  nieprzysta-

walności sztuki i polityki. Jej zdaniem twierdzenie, że „sztuka zaangażowana przestaje być 

sztuką” gdy wchodzi w  obszar społeczno-polityczny na równych prawach z  innymi 

 Ibid., 40-41.335

108



praktykami, wynika z  konserwatywnego przywiązania do autonomii estetycznej . Tego 336

rodzaju argumenty, jak pisze Bruguera, ignorują współczesne realia i służą raczej obronie 

status quo niż faktycznej ocenie potencjału sztuki . Nazwanie sztuki „użyteczną” jest dziś 

aktem prowokacyjnym właśnie dlatego, że przez stulecia utrwalano ideał jej 

bezinteresownej autonomii . Jednak Bruguera przekonuje, że nadszedł czas, by sztuka 337

wyszła z  muzeów „pod strzechy” i  stała się częścią życia ludzi – tylko wtedy nastąpi 

prawdziwa demokratyzacja sztuki. Nie liczba odwiedzających muzea, ale jakość wymiany 

między sztuką a jej publicznością powinna być miernikiem wartości, postuluje artystka . 338

W praktyce sztuka użyteczna według Bruguery to sztuka, która angażuje odbiorców jako 

współtwórców zmiany społecznej. Artystka zauważa, że krytycy sztuki politycznej często 

oczekują od niej natychmiastowych, spektakularnych rezultatów, tak zwanej „rewolucyjnej 

zmiany”, podczas gdy prawdziwe przeobrażenia społeczne mają charakter subtelny 

i  długofalowy . Użyteczność sztuki nie polega na cudownym rozwiązaniu wszystkich 339

problemów od razu, lecz na uruchomieniu procesu, nawet drobnej, lokalnej zmiany, która 

z czasem może się multiplikować. Co więcej, sztuka taka zrywa z tradycyjnym podziałem 

ról: widz nie jest już pasywnym obserwatorem, lecz tak jak to opisywał Stephen Wright 

staje się uczestnikiem i  sprawcą określonych działań. Bruguera podkreśla, że sztuka 

zaangażowana „wymaga od widza, by stał się sprawcą społecznej dynamiki danego 

dzieła”, Oznacza to, że odbiorca powinien współdziałać i współodpowiadać za efekt, a nie 

tylko oceniać z dystansu . Tak rozumiana praktyka twórcza odzyskuje etos sprawstwa, 340

znosząc podział na estetykę i etykę: estetyką staje się tu etyka działania. Sama Bruguera 

pisze wręcz o  „est-etyce” – estetyce etyki – czyli o  walorach artystycznych mierzalnych 

poprzez etyczną przemianę, jaką dane działanie wywołuje w  ludziach . w  tym ujęciu 341

estetyka nie przejawia się w  doskonałości formy, lecz w  realnym efekcie społecznego 

oddziaływania: np. w  tym, że projekt artystyczny integruje wykluczoną społeczność, daje 

komuś kompetencje albo rozwiązuje konkretny lokalny problem. Użyteczna sztuka to 

sztuka, która działa – nie poprzestaje na komentowaniu rzeczywistości, ale podejmuje 

 Tania Bruguera, „Arte Útil (Sztuka użyteczna)” w Prawda jest konkretna. Artystyczne strategie w polityce. 336

Podręcznik, red. steirischer herbst i Florian Malzacher (Warszawa: Fundacja Nowej Kultury Bęc Zmiana, 
2017), 245.

 Florian Malzacher, „Pisuar wraca do ubikacji. Symboliczna i bezpośrednia moc sztuki,” w Prawda jest 337

konkretna. Artystyczne strategie w polityce. Podręcznik, red. steirischer herbst i Florian Malzacher 
(Warszawa: Fundacja Nowej Kultury Bęc Zmiana, 2017), 24.

 Ibid.338

 Bruguera, „Arte Útil (Sztuka użyteczna)”, 246-247.339

 Ibid., 247.340

 Ibid.341

109



próbę jej przekształcenia. Jak stwierdza Bruguera, „sztuka działająca politycznie nie 

polega na obwieszczaniu i wskazywaniu problemu, ale na próbach jego rozwiązania” . 342

Narzędzie do kształtowania rzeczywistości 

Przejście od relacyjności do użytkowania stanowi istotny zwrot w myśleniu o sztuce jako 

praktyce społecznej. o  ile estetyka relacyjna Bourriauda podważyła modernistyczny ideał 

izolowanego dzieła, proponując w zamian sztukę tworzącą międzyludzkie więzi i chwilowe 

wspólnoty, o  tyle koncepcja usership poszła krok dalej, znosząc dystans między sztuką 

a  życiem niemal całkowicie. w  modelu użytkowania sztuka nie jest już odrębną sferą 

doświadczenia, lecz częścią codziennych działań, które każdy może podjąć i wykorzystać. 

Taka sztuka często traci etykietę „sztuki”. Nie wygląda jak tradycyjne dzieło, bo przybiera 

formę procesu, usługi, interwencji społecznej. Jednak właśnie poprzez tę “eksterytorial-

ność” redefiniuje ona siebie: sztuka staje się tym, co robi w świecie, a nie tym, czym jest 

w muzeum. Proces ten ma charakter dialektyczny – podważenie autonomii sztuki wiąże 

się z  ryzykiem rozmycia jej tożsamości, ale zarazem otwiera nowe możliwości 

oddziaływania. w  napięciu między obietnicą „radykalnej bezużyteczności” (sztuka jako 

przestrzeń wolna od instrumentalnych funkcji) a  postulatem użyteczności (sztuka jako 

narzędzie zmiany) kształtuje się współczesne myślenie o  sztuce. Ten napięty dialog nie 

oznacza końca sztuki, lecz jej przedefiniowanie. Artysta może stać się inicjatorem 

procesów społecznych, a  publiczność, wspólnotą użytkowników. Efektem zwrotu ku 

użytkowaniu jest więc poszerzenie pola sztuki do granic życia, gdzie praktyka artystyczna 

upodabnia się do praktyki społecznej, nie tracąc przy tym całkiem swojego krytycznego 

potencjału czy wyobraźni symbolicznej, lecz kierując je na realne problemy i  relacje 

społeczne. Można powiedzieć, że sztuka odzyskuje w ten sposób znaczenie pierwotne – 

jako narzędzie do kształtowania rzeczywistości, a  nie tylko jej odzwierciedlania. 

Współczesne strategie od relacyjności do użytkowania pokazują, że sztuka pojmowana 

jako praktyka społeczna nie jest już czasem wolnym estetów, lecz żywą praktyką wpisaną 

w konkretny kontekst polityczny, ekonomiczny i ludzki. Praktyką, która dąży do konkretnej 

prawdy życia społecznego poprzez działanie, a nie kontemplację. 

Przedstawione powyżej zestawienie sztuki relacyjnej z  użytkowaniem wskazuje na 

rosnącą potrzebę myślenia o  praktyce artystycznej w  kategoriach kolektywnych oraz 

systemowych form współdziałania. Użytkowanie nie ogranicza się bowiem jedynie do 

indywidualnych działań. Jego pełny potencjał ujawnia się w  ramach zorganizowanych 

 Ibid.342

110



wspólnot, które poprzez wspólne działania mogą generować istotną wartość społeczną, 

kulturową i  polityczną. Przykładem wdrożenia (intencjonalnie, bądź nie) tych założeń na 

dużą skalę instytucjonalną był eksperyment kuratorski przeprowadzony podczas 

documenta fifteen w  Kassel (2022), oparty na indonezyjskiej koncepcji „lumbung”, czyli 

współdzielonego „spichlerza” zasobów. To właśnie strategiom kolektywności, współpracy 

oraz tworzeniu mikrospołeczności zostanie poświęcony kolejny podrozdział. 

3.3 Kolektywność i mikrospołeczeństwa jako strategie 

artystyczne na przykładzie lumbung 

Studniowa wspólnota 

Documenta Fifteen w Kassel (2022) stanowiła przełomowy eksperyment kuratorski, oparty 

na idei lumbung, indonezyjskim pojęciu oznaczającym stodołę na ryż, w  której 

społeczność wspólnie gromadzi i przechowuje plony na przyszłość . Kuratorzy z kolek-343

tywu ruangrupa uczynili z  lumbung zasadę przewodnią wystawy, przekierowując nacisk 

z  indywidualnych dzieł sztuki na formy współdziałania i  dzielenia zasobów. Jak 

podkreślono w  oficjalnym wprowadzeniu do katalogu, termin lumbung odnosi się do 

koncepcji zbiorowej wymiany, która była testowana najpierw w  kontekstach wspólnego 

gromadzenia i  zarządzania środkami finansowymi, a  następnie rozwijana w  kierunku 

współdzielenia różnorodnych zasobów. Od 2013 roku ruangrupa z  innymi kolektywami 

z Dżakarty buduje ekosystemy, inspirowane ekosystemami naturalnymi, ze zrozumieniem 

szerszego kontekstu społeczno-środowiskowego . Zgodnie z mottem „Make friends, not 344

art!”  – „twórz przyjaźnie, nie sztukę” – piętnasta edycja documenta została pomyślana 345

jako przestrzeń budowania przyjaźni i  wspólnoty zamiast tradycyjnej prezentacji 

artystycznych „arcydzieł”. Efektem było przeobrażenie klasycznej 100-dniowej wystawy 

w  100-dniową wspólnotę zaangażowanych podmiotów . Kuratorski model przyjął 346

charakter współtwórczy i partycypacyjny. Ruangrupa zaprosiła do współpracy najpierw 14 

inicjatyw artystycznych z  całego świata (tzw. lumbung inter-lokal, głównie z  Globalnego 

Południa), które następnie na zasadzie kłącza włączyły kolejnych artystów i kolektywy ze 

 Documenta Fifteen Handbook, red. Petra Schmidt (Kassel: Hatje Cantz Verlag GmbH, 2022), 12.343

 Ibid.344

 Ibid., 9.345

 Miłosz Markiewicz, „Wspólnota prelogiczna,” Czas Kultury, nr 19/2022, sekcje Społeczeństwo · Sztuka · 346

Wydarzenia, dostęp 28 maja 2025, https://czaskultury.pl/artykul/wspolnota-prelogiczna/.
111

https://czaskultury.pl/artykul/wspolnota-prelogiczna/
https://czaskultury.pl/artykul/wspolnota-prelogiczna/


swoich ekosystemów . Tak powstała rozgałęziona sieć kilkuset uczestników, złożona nie 347

tylko z  artystów wizualnych, ale także aktywistów, edukatorów i  instytucji oddolnych, 

współtworzących program documenta 15.  348

Model lumbung realizowany przez ruangrupę można interpretować jako strategię 

postsztuki, czyli praktykę artystyczną wykraczającą poza tradycyjne ramy „dzieła” 

i  instytucji sztuki. Zamiast koncentrować się na obiektach artystycznych, postawiono na 

procesy społeczne, tj. kolektywność, współdzielenie zasobów, budowanie mikrospołecz-

ności oraz kulturę troski. w  założeniach ruangrupy documenta 15 miała być platformą 

współpracy, która pozostanie aktywna także po zakończeniu wystawy, między innymi 

dzięki narzędziom komunikacji i  produkcji, takim jak platforma lumbung.space i warsztat 

lumbung Press . Fundamentem stał się alternatywny, wspólnotowy model zrównoważo-349

nego rozwoju (ekonomicznego, społecznego i  ekologicznego), oparty na współdzieleniu 

zasobów, wiedzy, pomysłów oraz na partycypacji społecznej. Tym samym lumbung jako 

praktyka wpłynęła na całą strukturę i  przebieg documenta 15: od sposobu zarządzania 

budżetem, przez proces kuratorski, po formę prezentacji działań. 

Już na etapie planowania zagwarantowano wszystkim zaproszonym podmiotom równe 

warunki uczestnictwa, co wyrażało się m.in. w egalitarnym podziale środków finansowych. 

Każdy z 14 członków lumbung inter-lokal otrzymał taki sam budżet produkcyjny (180 tys. 

euro) oraz „seed money”, czyli zaliczkę 25 tys. euro na rozwój projektu, traktowaną jako 

uznanie dotychczasowej pracy danej inicjatywy we własnej społeczności oraz zalążek 

dalszych działań po Kassel . Ponadto, po długich dyskusjach z zespołem artystycznym 350

i  organizatorami, wydzielono z  całości budżetu wspólny fundusz, po 20 tys. euro dla 

każdej grupy,  pozostawiając samym artystom decyzję, jak wspólnie spożytkować te środki 

podczas wystawy. Takie podejście do finansów odzwierciedla istotę lumbung – 

gromadzenia zasobów w  jednym „spichlerzu” i  kolektywnego dysponowania nimi według 

potrzeb. Co ważne, zasobami tymi były nie tylko pieniądze, ale wszelkie dziedziny 

aktywności: czas, wiedza, kontakty itp. Radykalna równość i współdzielenie rozciągały się 

zatem na wiele obszarów. Kluczowym narzędziem współzarządzania były regularne 

zgromadzenia zwane majelis, pomyślane jako oddolna przestrzeń dyskusji i  podej-

 Documenta Fifteen Handbook, 16.347

 Markiewicz, „Wspólnota prelogiczna”.348

 Ibid., 24-28.349

 Ibid., 21.350

112



mowania decyzji w duchu wzajemnej nauki, odbywających się bez rywalizacji . w ramach 351

majelis członkowie lumbung wspólnie ustalali m.in. kształt wystawy i  zasady podziału 

zasobów, a  spotkania te, choć wskutek pandemii przeniesione do internetu, umożliwiły 

wykształcenie się sieci roboczych grup tematycznych. Powstały m.in. grupy zajmujące się 

nowymi modelami ekonomicznymi, alternatywnymi walutami i  krążeniem wartości 

(lumbung Gallery, lumbung Kios, lumbung Currency), a  także grupy pracy nad kwestią 

ziemi (dostęp do przestrzeni dla społeczności) oraz nad relacją między sztuką a życiem 

codziennym (Where is the Art?). Ta ostatnia zainicjowała nawet platformę lumbung.space 

i  sieć niezależnych wydawnictw, aby wzmocnić dyskurs łączenia praktyki artystycznej 

z  życiem . Wszystkie te działania wskazują, że w  modelu lumbung sztuka zostaje 352

zdefiniowana na nowo jako proces wspólnototwórczy, stając się narzędziem budowania 

ekosystemów społecznych, dzielenia się wiedzą i  troski o  dobrostan wspólnot, zamiast 

celem samym w sobie. 

Lumbung w praktyce 

Strategia lumbung została zilustrowana przez rozmaite kolektywy artystyczne i  mikro-

społeczności zaproszone do Kassel, z  których wiele od lat praktykowało zbliżone idee 

w  swoich lokalnych kontekstach. Sami twórcy documenta 15 określali swój projekt jako 

„kolektyw kolektywów” i  podkreślali potrzebę świadomego funkcjonowania w  szerszym 

ekosystemie, niczym gatunek w  złożonym ekologicznym środowisku . Dobór 353

uczestników skupił się więc na inicjatywach od dawna działających wspólnotowo, często 

poza głównym nurtem instytucjonalnym. Warto przyjrzeć się kilku przykładom 

lumbungowych podmiotów, które obrazują różne sposoby wdrożenia tej idei w praktyce. 

Gudskul  (Jakarta, Indonezja) – to jeden z  kluczowych kolektywów stojących za 354

koncepcją lumbung. Powstał w 2018 roku jako platforma edukacji kolektywnej utworzona 

przez trzy współpracujące grupy (ruangrupa, Serrum i  Grafis Huru Hara), kontynuujące 

wcześniejszy eksperyment ekosystemu w  kompleksie Gudang Sarinah w  Dżakarcie . 355

Gudskul to „kolektywność podniesiona do kwadratu”, kolektyw kolektywów, który stał się 

żywym laboratorium alternatywnej edukacji artystycznej i współdzielonej infrastruktury dla 

młodych twórców. Jego działalność wyrasta z  krytyki skostniałych instytucji sztuki 

 Ibid. 24.351

 Ibid., 24-28.352

 Ibid, 12.353

 Ibid., 108.354

 Ibid., 12.355

113



i  tradycyjnych akademii. Gudskul proponuje nieformalne metody uczenia się przez 

doświadczanie i  koleżeńskie dzielenie wiedzy, w duchu indonezyjskiej kultury nongkrong 

(wspólnego „przesiadywania”) . Przed documenta 15 Gudskul funkcjonował jako miejsce 356

spotkań, warsztatów i  kursów prowadzonych przez artystów dla artystów, pełniąc rolę 

niszy w oficjalnym systemie edukacji i oddolnego systemu wsparcia dla lokalnego świata 

sztuki. Na documenta Gudskul przeniósł swój model zbiorowej nauki, tworząc Sekolah 

Temujalar, tj. tymczasową „szkołę” dla uczestników i  publiczności, opartą na 

przyjacielskich spotkaniach, wymianie umiejętności i  samoorganizacji. Działania Gudskul 

w  Kassel pokazały, jak instytucję sztuki można przekształcić w  przestrzeń nauki 

i współbycia, wzmacniając więzi w mikrospołecznościach twórczych. 

Jatiwangi art Factory  (Jawa Zachodnia, Indonezja) – ten kolektyw z małej miejscowości 357

Jatiwangi koncentruje się na animowaniu społeczności wiejskich i  wydobywaniu ich 

potencjału kulturowego. w  czasach Nowego Porządku prowadzonego przez Suharto, 

w  Indonezji wprowadzono industrialną, scentralizowaną politykę rolną (pembangunan), 

podporządkowując wsie modelowi wzrostu gospodarczego. Skutkowało to przekształ-

ceniem wsi z  samowystarczalnych ośrodków w  przestrzenie globalnej konsumpcji, oraz 

ucieczką wielu jej mieszkańców do miast. w 1998 roku, czasach ruchu Reformasi, wiele 

obszarów było już na skraju upadku. Wychodząc z tego kontekstu polityczno-społecznego 

grupa Jatiwangi art Factory działa na rzecz odbudowy godności i  odporności struktur 

wiejskich, podkreślając kulturowe prawo społeczności do ziemi oraz jej twórczy 

potencjał. . Gleba rozumiana jest tu zarówno symbolicznie, jako płaszczyzna wspólnych 358

strategii kreatywnych i  kulturowej tożsamości, oraz dosłownie, gdzie rolnictwo jest 

przestrzenią budowania lokalnej odporności. Na potrzeby documenta 15 grupa 

zrealizowała New Rural Agenda – transnarodowy szczyt społeczności wiejskich, 

poprzedzony cyklem spotkań i  wymiany wiedzy (New Rural School). Kolektyw celowo 

posłużył się formatem konferencji dyplomatycznej, by przetransformować go oddolnie. 

w  Kassel spotkali się przedstawiciele wiosek, młodzież, kobiety, liderzy rdzennych 

społeczności, lokalni samorządowcy, a  nawet „podmioty nie-ludzkie”, by wspólnie 

opracować „Traktat o  Godności Mieszkańców Ziemi”, czyli oddolną deklarację potrzeb 

i  praw w  perspektywie przyszłości. Perspektywa ruralna została tu potraktowana jako 

 Ibid., 108.356

 Ibid., 124.357

 Ibid.358

114



równie ważna jak miejska, a  wiedza o  wsi jako narzędzie projektowania zbiorowej 

przyszłości opartej na trosce, bezpieczeństwie żywnościowym i  lokalnej odporności . 359

Projekt Jatiwangi art Factory pokazał, że strategie lumbung mogą przybrać formę 

mikrospołecznych utopii – niewielkich społeczności praktykujących samostanowienie 

i  dzielenie się zasobami (takimi jak ziemia, wiedza, kultura) poza logiką korporacyjnej 

modernizacji. Jest to zarazem wyraźny przykład postsztuki: działalność kolektywu płynnie 

łączy sztukę, aktywizm społeczny i  pracę kulturową na rzecz wspólnoty, przez co 

tradycyjne granice „sztuki” zostają zatarte. 

Alice Yard  (Port of Spain, Trynidad i  Tobago) – to niezależna przestrzeń artystyczna 360

i  sieć społeczna działająca od 2006 roku na Karaibach, która w  ramach documenta 15 

uosabiała ideę translokalnego mikrokosmosu sztuki. Powstała na podwórku domu 

należącego niegdyś do Alice Gittens, prababci architekta Seana Leonarda, który po 

rozmowach z  kuratorem i  artystą wizualnym Christopherem Cozierem, oraz pisarzem 

i  redaktorem Nicholasem Laughlinem, zidentyfikował realność potrzeby niezależnych 

przestrzeni wspierających artystów i ich inicjatywy. Przez kilkanaście lat Alice Yard gościła 

rezydentów artystycznych, organizowała wystawy, koncerty i  warsztaty w  intymnej 

przestrzeni podwórka, traktując ideę zabawy jako praktykę badawczą dociekań i zadumy, 

częściowo zaczerpniętą z  Karaibskiego Karnawału. w  2020 roku przeniosła się do 

większej siedziby (Granderson Lab), zachowując swój charakter otwartej, przyjaznej 

platformy dla sztuki niezależnej. Jej program traktuje współpracę, eksperyment 

i współdzielenie jako formy praktyki artystycznej i społecznej. Na documenta 15 Alice Yard 

pełniła rolę gospodarza dla dziewięciu artystów karaibskich w  rezydencji w  Kassel, 

współorganizując spontaniczne wydarzenia, pokazy filmów z  regionu i  projektów 

zgłębiających kwestie folkloru i  mitologii w  erze cyfrowej – po erze konstrukcji państwa, 

regulacji i  tworzenia narracji tożsamości narodowej. Jednocześnie, dzięki wsparciu 

documenta 15, kontynuowała aktywność u siebie. Część programu toczyła się równolegle 

na Trynidadzie, łącząc obie lokalizacje . Alice Yard stała się więc pomostem między 361

mikrospołecznością karaibską a globalną publicznością documenta, pokazując w praktyce 

ideę ekosystemu translokalnego. Jej model działania ilustruje, jak niewielka społeczność 

artystów może współdzielić przestrzeń, infrastrukturę i pomysły, budując sieć relacji opartą 

na wzajemnym wsparciu i  gościnności. To także przykład praktyki troski. Alice Yard 

 Ibid.359

 Ibid., 51.360

 Ibid.361

115



pielęgnuje lokalną scenę artystyczną, jednocześnie dbając o  to, by głosy z  Karaibów 

wybrzmiały w szerszym kontekście świata sztuki. 

Arts Collaboratory  (AC) – w  przeciwieństwie do poprzednich, ten podmiot nie jest 362

osadzony w  jednej społeczności, lecz stanowi globalną sieć współpracy złożoną z  25 

organizacji artystycznych z Azji, Afryki, Bliskiego Wschodu, Ameryki Łacińskiej i  Europy. 

Założony w 2007 r., od 2015 kolektyw ten funkcjonuje jako w pełni samoorganizujący się 

ekosystem (ecosistem ) rozproszony po świecie, którego uczestnicy regularnie spotykają 363

się na zgromadzeniach (tzw. Banga, w języku luganda oznaczającym „czas i przestrzeń”), 

oraz współpracują nad wspólnymi projektami. Misją Arts Collaboratory jest łączenie sztuki 

wizualnej z  aktywizmem społecznym. Sieć pracuje nad zmianami paradygmatów 

w sposobach życia i  bycia, strukturach, organizacyjnych, finansowaniu, relacjach władzy 

i  zbiorowym zarządzaniu . Działając w  różnych kontekstach lokalnych na kilku 364

kontynentach, członkowie AC wypracowali własne mechanizmy demokratycznego 

podejmowania decyzji i  dzielenia zasobów, tworząc międzynarodową wspólnotę praktyk, 

która podważa tradycyjne hierarchie, struktury władzy i  relacje w  świecie sztuki. Na 

documenta 15 Arts Collaboratory objawiło się w  postaci „Arts Collaboratory School” – 

parasolowego projektu, w  ramach którego sieć podzieliła się z  publicznością swoim 

doświadczeniem i  wiedzą. AC School zajęła przestrzenie w  centrum Kassel (m.in. 

ruruHaus i  Trafohaus), łącząc ideę różnorodności „czasów i  przestrzeni”. w  duchu 

otwartości i  wymiany powstało otwarte radio, redakcja, biblioteka połączona z  salonem 

spotkań, punkty z publikacjami w miasteczku i sesje wspólnego gotowania . Wszystkie te 365

działania były niejako demonstracją praktyk wspólnotowych wypracowanych przez lata 

w  sieci. Ważnym elementem był też documentamtam, tj. specjalne wydanie ich 

kolektywnego biuletynu, dostępnego online, przybliżające idee zbiorowości, wspólnej kasy, 

zgromadzeń i powiązania sztuki z działaniami społecznymi . Przykład Arts Collaboratory 366

unaocznił możliwość globalnego współdzielenia w  sztuce, budowania ponadnarodowej 

mikrospołeczności artystycznej zjednoczonej wokół wspólnych wartości i  wzajemnej 

pomocy. AC pokazało, że lumbung można realizować na skalę sieci międzykontynentalnej: 

przez prawie 100 dni członkowie sieci żyli i  pracowali razem w  Kassel, równocześnie 

 Ibid., 61.362

 Ekosistem to indonezyjskie słowo oznaczające ekosystem, opisujące sieci współpracy, w ramach których 363

wymieniana, dzielona i łączona jest wiedza, zasoby oraz idee. 
Documenta Fifteen Handbook, 291.

 Ibid, 61.364

 Ibid.365

 Ibid.366

116



utrzymując więź ze swymi lokalnymi bazami. To dowód, że praktyki kolektywne mogą 

skutecznie kwestionować tradycyjny podział na centrum i  peryferie świata sztuki, 

proponując model wielogłosu i współodpowiedzialności za kulturę. 

Powyższe przykłady ukazują różnorodność form, jakie przybrała idea lumbung – od 

lokalnych „nisz” miejskich i wiejskich, przez regionalne sieci, po globalne kolektywy. Łączy 

je przekonanie, że sztuka może pełnić rolę katalizatora więzi społecznych, oraz że 

wspólne działanie może wygenerować nowe instytucje post-artystyczne odpowiadające na 

realne potrzeby. Documenta 15 stała się platformą, na której te strategie postsztuki zostały 

zademonstrowane w  praktyce na dużą skalę. Zamiast tradycyjnej, spójnej tematycznie 

wystawy, otrzymaliśmy mozaikę współistniejących mikro-wystaw i projektów, rozwijanych 

autonomicznie przez poszczególne grupy w  myśl zasady „kolektywność zamiast 

kuratorskiego autorytetu”. Taka konstrukcja niosła ze sobą zarówno potencjał, jak 

i  wyzwania. z  jednej strony, nadała documenta 15 wyjątkowy charakter żywego 

zgromadzenia różnorodnych wspólnot – festiwalu współdziałania, który wielu uczestników 

opisywało wręcz jako doświadczenie zmieniające ich podejście do pracy artystycznej. 

z drugiej strony, tradycyjna publiczność artystyczna mogła odczuć brak centralnej narracji 

czy „dzieł-wiodących”. Krytycy wskazywali, że widz niezaangażowany w  procesy mógł 

czuć się zagubiony pośród rozproszonych aktywności . w  istocie pytanie „Where is the 367

art?” („Gdzie jest sztuka?”) pojawiało się nie tylko jako żartobliwa nazwa grupy roboczej, 

ale i rzeczywista wątpliwość części odbiorców. Jednak taka jest natura postartystycznych 

strategii. Przesuwają one akcent ze sztuki jako obiektu estetycznego na sztukę jako 

proces społeczny, przez co efekt nie zawsze mieści się w  oczekiwaniach tradycyjnej 

perspektywy wystawienniczej. 

Na koniec warto poddać refleksji krytycznej trwałość efektów przyjętego modelu. 

Ruangrupa od początku zakładała, że lumbung nie skończy się wraz z  finisażem, ich 

ambicją było zaszczepienie długofalowych mechanizmów współpracy. Rzeczywiście, 

pewne struktury powstałe w ramach documenta 15 zaprojektowano tak, by funkcjonowały 

dalej: choćby wspomniane inicjatywy lumbung Gallery czy lumbung Space, które mają 

wspierać artystów i kolektywy poza głównym obiegiem . Większość kolektywów lumbung 368

powróciła do swoich krajów z  nowymi doświadczeniami, kontaktami i, co istotne, 

zastrzykiem środków, co paradoksalnie pomogło im przetrwać trudny czas pandemii. 

 Karol Sienkiewicz, „Smutno było to oglądać.” Dwutygodnik, opublikowano 27 lipca 2022, dostęp 28 maja 367

2025, https://www.dwutygodnik.com/artykul/10208-smutno-bylo-to-ogladac.html.
 Documenta Fifteen Handbook, 24.368

117

https://www.dwutygodnik.com/artykul/10208-smutno-bylo-to-ogladac.html
https://www.dwutygodnik.com/artykul/10208-smutno-bylo-to-ogladac.html


Można więc uznać, że documenta 15 była organizacją, która wzmocniła ich lokalną 

odporność. Pytanie jednak, na ile trwałe będą nawiązane więzi i  czy idea lumbung 

przetrwa jako sieć. Bez wątpienia pewne kapitały społeczne i  kulturowe zostały 

zbudowane. Uczestnicy wielokrotnie deklarowali chęć kontynuacji wspólnych projektów, 

odbyły się także po zakończeniu wystawy spotkania podsumowujące (np. konferencja „Let 

there be Lumbung”  we wrześniu 2022). Niemniej, nieuniknione są wyzwania: brak już 369

dużego wspólnego budżetu i  infrastruktury documenta, a  także ciężar kontrowersji 

politycznych, które towarzyszyły wystawie (oskarżenia o  antysemityzm wokół pracy 

kolektywu Taring Padi, prowadzące do kryzysu wizerunkowego) – to wszystko mogło 

osłabić oddźwięk pozytywnych rezultatów. Krytycy wskazują także, że ograniczeniem 

może być sama mentalność europejskich instytucji sztuki, zakorzeniona w  logice 

eksploatacji i  pozyskiwania zasobów, co utrudnia przeniesienie idei lumbung na grunt 

Zachodu. w efekcie transformacyjny potencjał tych działań może okazać się krótkotrwały, 

jeśli nie zostaną wypracowane narzędzia pozwalające na adaptację wypracowanego 

modelu do innych kontekstów.  z perspektywy czasu widać, że choć documenta 15 nie 370

zrewolucjonizowała od razu całego świata sztuki, to z  pewnością zasiała ważne ziarna. 

Idee i  praktyki lumbung zaczynają rezonować w dyskusjach kuratorskich o dekolonizacji 

instytucji i  ekonomii sztuki. Pokazano, że możliwe jest stworzenie dużego wydarzenia 

artystycznego na zasadach współpracy, a nie konkurencji, prototypu instytucji przyszłości, 

w której troska o wspólnotę staje się równie ważna co produkcja kultury. Czy prototyp ten 

będzie rozwijany dalej, okaże się w  kolejnych latach. Niezależnie jednak od trudności, 

documenta fifteen zapisała się w  historii jako odważny manifest kolektywnej wyobraźni 

w sztuce. Przywróciła sztuce także wymiar społecznej utopii w skali mikro, przypominając, 

że nawet w zglobalizowanym świecie sztuki wciąż jest miejsce na przyjaźń, dzielenie się 

i  wzajemną troskę – wartości, które być może staną się najtrwalszym dziedzictwem 

lumbung pośród strategii postsztuki początku XXI wieku. 

 Documenta Fifteen, „Let there be lumbung: Talks about lumbung practices and lumbung beyond 369

documenta fifteen,” documenta fifteen – News, wrzesień 2022, dostęp 28 maja 2025, https://documenta-
fifteen.de/en/news/let-there-be-lumbung-talks-about-lumbung-practices-and-lumbung-beyond-documenta-
fifteen/.

  Markiewicz, „Wspólnota prelogiczna”.370

118

https://documenta-fifteen.de/en/news/let-there-be-lumbung-talks-about-lumbung-practices-and-lumbung-beyond-documenta-fifteen/
https://documenta-fifteen.de/en/news/let-there-be-lumbung-talks-about-lumbung-practices-and-lumbung-beyond-documenta-fifteen/
https://documenta-fifteen.de/en/news/let-there-be-lumbung-talks-about-lumbung-practices-and-lumbung-beyond-documenta-fifteen/
https://documenta-fifteen.de/en/news/let-there-be-lumbung-talks-about-lumbung-practices-and-lumbung-beyond-documenta-fifteen/


3.4 Postsztuka jako interwencja społeczna i polityczna 

Sztuka zaangażowana w erze postartystycznej 

W obliczu kryzysów antropocenu, od katastrofy klimatycznej po wojny i migracje, nasila się 

przekonanie, że sztuka nie może być jedynie estetycznym odbiciem rzeczywistości, lecz 

powinna stać się narzędziem realnej zmiany społecznej. Pytanie „jaką rolę może odegrać 

sztuka w społecznych i politycznych bojach? Czy może stać się narzędziem kształtowania 

świata, a  nie tylko jego odbiciem?”, postawione we wprowadzeniu do Prawda jest 

konkretna. Artystyczne strategie w polityce, dobrze oddaje istotę dylematów współczesnej 

sztuki zaangażowanej . Florian Malzacher, redaktor tej publikacji, przywołuje 371

Brechtowskie hasło „Prawda jest konkretna”, wskazując na konieczność sztuki, która nie 

tylko reprezentuje i  dokumentuje, ale angażuje się w  konkretne sytuacje polityczne 

i  społeczne . w  dobie gwałtownych przemian artyści coraz częściej wkraczają w  rolę 372

aktywistów, stosując kreatywne strategie oporu i współtworząc oddolne ruchy społeczne. 

Tę tendencję teoretycy określają mianem „postsztuki” (praktyki postartystycznej), czyli 

sztuki, która przekracza tradycyjne ramy instytucjonalne i  estetyczne. Współcześni 

badacze, tacy jak Sebastian Cichocki czy Kuba Szreder, rozwijają myśl Ludwińskiego, 

miksując ją z  terminologią zaproponowaną przez Wrighta i  wybranymi elementami 

relacyjności Bourriauda, wskazując na rozmycie granic między polem sztuki a  innymi 

domenami życia. Szreder opisuje współczesne praktyki postartystyczne jako „dziwne 

narzędzia w  powszechnym użyciu” , podkreślając ich hybrydyczny charakter: często 373

wyglądają jak sztuka, choć nią nie są w  tradycyjnym sensie, albo nie chcą być tak 

nazywane. Mimo to działają w przestrzeni społecznej, angażując wyobraźnię, symboliczny 

potencjał i  kreatywność typowe dla sztuki. Inaczej mówiąc, postsztuka oznacza twórcze 

strategie interwencji, które operują równocześnie w polu sztuki i aktywizmu.  

W dalszej części rozdziału przyjrzymy się wybranym strategiom postsztuki, które 

efektywnie wykorzystują sztukę do interwencji społecznych i politycznych. Analiza obejmie 

zarówno przykłady z  Polski, jak i  zagraniczne inspiracje, ukazując szerokie spektrum 

metod – od oddolnych akcji ulicznych, przez “kuratorstwo interwencyjne” w  instytucjach 

sztuki, po trwałe sojusze artystów z  ruchami społecznymi. Następnie rozważymy, czy 

 Malzacher, Prawda jest konkretna, 5.371

 Ibid., 6.372

 Kuba Szreder, „Postsztuka dzisiaj, czyli dziwne narzędzia w powszechnym użyciu”, Quart 2021, nr 1, 30.373

119



postsztuka może być narzędziem realnych przemian społecznych i politycznych, badając 

skuteczność oraz napięcia związane z  łączeniem sztuki i  aktywizmu. Wreszcie, 

odniesiemy się do kwestii „współczynnika sztuki”, odwołując się do koncepcji Marcela 

Duchampa, zastanowimy się, czy praktyki nie definiowane oficjalnie jako sztuka mogą 

posiadać wysoki potencjał artystyczny.  

Strategie artystyczne jako polityczna praktyka 

Jednym z  kamieni milowych dyskusji o  sztuce zaangażowanej był projekt “Truth is 

Concrete”, tj. trwający tydzień maraton artystyczno-aktywistyczny w Grazu w 2012 roku . 374

w  trakcie spotkania zgromadzono setki twórców i  teoretyków z  całego świata, 

wymieniających się doświadczeniami z pogranicza sztuki i polityki. Efektem tego spotkania 

stała się publikacja „Prawda jest konkretna. Artystyczne strategie w  polityce” która 

dokumentuje wiele przypadków działań, w  których twórcy wykorzystują strategie 

artystyczne do bezpośredniej interwencji w  rzeczywistość społeczną i  polityczną. 

Przykłady te ilustrują odpowiedź na pytanie, jakie praktyki artystyczne skutecznie używają 

sztuki do interwencji społeczno-politycznych. Warto omówić kilka z nich, reprezentujących 

różne podejścia i konteksty. 

Spektakularnym przykładem jak polityka miesza się ze strategiami artystycznymi stały się 

dokonania Antanasa Mockusa. Jest to kolumbijski matematyk i filozof, który dwukrotnie był 

burmistrzem Bogoty. Chcąc zachęcić ludzi do budowy wzajemnego zaufania, czy 

wzmocnienia ich poczucia odpowiedzialności za społeczność, postanowił sięgnąć po 

narzędzia, które oferuje sztuka . Swoją strategię nazwał subsztuką, tworząc zestaw 375

inspirowanych sztuką interwencji, które miały przesunąć ciężar z  posłuszeństwa 

wymuszonego strachem na samoregulację i  zaufanie społeczne. Kładł nacisk na kulturę 

obywatelską (cultura ciudadana), „transformacyjne gry językowe” i  zachęcanie do 

moralnego poszanowania norm, a nie tylko ich legalnego egzekwowania. w tamtym czasie 

Bogota uchodziła za jedno z  najniebezpieczniejszych miast świata, wyniszczone 

przemocą, narkobiznesem, korupcją i  maczyzmem, co tłumaczy, dlaczego Mockus 

zaczynał od przywracania elementarnej wiary, że wspólne życie ma sens. Do 

kanonicznych gestów należały: wymiana broni na zabawki (licząc na nacisk dzieci na 

rodziców), wycięte w kamizelce kuloodpornej serce, jako demonstracja sprzeciwu wobec 

przemocy, pomimo osobistego ryzyka czy „superobywatel”, czyli autoironiczna figura 

 Malzacher, Prawda jest konkretna, 278.374

 Ibid., 12.375

120



pokazująca, że kompetencje do rządzenia są powszechne. Równolegle oczyszczał 

instytucje. Usunął skorumpowany departament drogówki i  zastąpił ją mimami, opierając 

się na sile wstydu i śmiechu zamiast mandatów. w jego relacji był to dowód, że korupcję 

da się przerwać, a nauka może odbywać się przez pozytywne emocje, a nie lęk. Skutkom 

towarzyszyły twarde wskaźniki – dwukrotnie zmalała liczba zabójstw, o 1/3, spadła liczba 

zgonów w  wypadkach samochodowych, dochody miasta wzrosły. Strategia „Kiedy nie 

widzę wyjścia z  sytuacji, robię to, co zrobiłby na moim miejscu artysta” okazała się nie 

tylko efektowna, ale i skuteczna.  376

Inną strategią wartą przywołania jest wykorzystanie elementu zaskakującej symboliki 

w  protestach ulicznych przez kolektyw Tools for Action  (Artur van Balen i  współpra-377

cownicy). Ich najsłynniejszy pomysł to pneumatyczne, srebrzyste, nadmuchiwane kostki 

brukowe, służące jako rekwizyty podczas demonstracji. w 2012 roku podczas 1-majowego 

protestu w  Berlinie aktywiści zaczęli podrzucać w  tłumie ogromną, lekką kostkę 

powietrzną. w pewnym momencie została odbita w kierunku kordonu policji, który zaczął 

odrzucać ją z powrotem, co przerodziło się w rodzaj improwizowanej „gry w piłkę” między 

demonstrantami a  policjantami. Ta absurdalna sytuacja rozładowała napięcie konfliktu 

i ośmieszyła nieco powagę władzy. „Taktyczna frywolność”, bo tak określa się tę metodę, 

ma kilka funkcji. Po pierwsze, użytkowanie nadmuchiwanych obiektów przemienia ponury 

protest w  wydarzenie o  charakterze karnawałowym, wciągając uczestników do wspólnej 

zabawy. Po drugie, miękkie, duże rekwizyty mogą fizycznie ochronić protestujących 

i deeskalować agresję (policjant z pałką wygląda komicznie, walcząc z balonową kostką). 

Po trzecie zaś – dostarczają atrakcyjnych obrazów medialnych, co przebija się do 

mainstreamu i  zmienia narrację. Gdy w  Barcelonie policja teatralnie „aresztowała” taki 

nadmuchiwany rekwizyt, zdjęcia obiegły media, stając się symbolem protestów. Tools for 

Action świadomie planuje wręcz momenty zniszczenia dmuchanych obiektów przez służby 

jako spektakl, który przyciąga uwagę kamer i  odwraca stereotypowe przedstawienie 

manifestantów jako „chuliganów”. To dowód, że twórcza ingerencja artystyczna w estetykę 

protestu może zwiększyć jego skuteczność komunikacyjną i  uczynić go widzialnym dla 

niezaangażowanych obserwatorów. 

Kolejnym przykładem postartystycznej gry z  tożsamością polityczną jest projekt 

słoweńskiej grupy działającej pod wspólnym imieniem Janez Janša . w 2007 roku trzech 378

 Ibid.376

 van Balen, Prawda jest konkretna, 78-79.377

 Janša, Prawda jest konkretna, 98-100.378

121



artystów z Lublany jednocześnie zmieniło swoje oficjalne nazwiska na Janez Janša, czyli 

tak jak nazywał się ówczesny konserwatywny premier Słowenii. Mało tego, wszyscy 

zapisali się też do partii rządzącej tego polityka. Ta zbiorowa decyzja, choć z  punktu 

widzenia prawa całkowicie legalna, była pomyślana jako gest artystyczny i  happening 

polityczny zarazem. „Nagle w przestrzeni publicznej pojawiło się więcej Janezów Janšów” 

– opisuje jeden z  artystów. Rezultat? Totalne zamieszanie w  mediach, dyskursie 

publicznym i życiu codziennym. Akt zmiany imion sprowokował lawinę interpretacji: jedni 

uznali to za satyryczną prowokację demaskującą kult jednostki, drudzy węszyli spisek lub 

próbę zniesławienia polityka. Projekt ten zatarł granice między osobistym życiem 

a  performansem. Artyści stali się żywym ready-made, chodzącym dziełem sztuki 

w  urzędowych rejestrach i  dowodach osobistych. „Granice między ich życiem a  sztuką 

zaczęły zlewać się na wiele nieprzewidzianych sposobów”, pisano o tej akcji. Co istotne, 

działanie to miało również wymiar krytyczny. Zadawało pytania o mechanizmy władzy (czy 

w  kraju rządzonym autorytarnie wszyscy mamy stać się „klonami” przywódcy?), 

o  prywatność versus przestrzeń publiczną, wreszcie o  tożsamość jako tworzywo 

artystyczne. Projekt zyskał międzynarodowy rozgłos. Powstał o nim film dokumentalny My 

Name Is Janez Janša (2012), który pokazywano na festiwalach na całym świecie. Choć 

akcja nie była klasycznym protestem, to stanowiła subwersywną interwencję w  sferę 

publiczną poprzez zmianę znaku, nazwiska, jako symbolu władzy. Jej oddźwięk 

potwierdził, że gest artystyczny może uwidocznić i  zakwestionować ukryte założenia 

polityki tożsamości. 

Nieco odmienną ścieżką podąża austriacka grupa WochenKlausur , która od 1993 roku 379

realizuje projekty określane mianem konkretnych interwencji społecznych. Zamiast wystaw 

koncentrują się na rozwiązywaniu realnych, lokalnych problemów podczas intensywnej, 

kilkutygodniowej pracy z  udziałem interesariuszy. Pierwsza interwencja miała miejsce 

w  Zurychu. w  odpowiedzi na ograniczenie pomocy dla uzależnionych, bezdomnych 

pracownic seksualnych zespół wypracował – poprzez mediacje oraz organizację wycieczki 

łódką, łączącej polityków, media, służby, prawniczki i  osoby uzależnione – otwarcie 

dziennego schroniska. Po znalezieniu lokalu, wymuszeniu decyzji o  finansowaniu 

i  zapewnieniu partnera prowadzącego, schronisko działało sześć lat, aż do wstrzymania 

dotacji przez miasto. Kolejny projekt w  Austrii polegał na wykorzystaniu przepisów, by 

umożliwić uchodźczyniom i  uchodźcom legalną pracę. Nadano im „artystyczną 

tożsamość”, pozyskano zamówienia na Rzeźby Społeczne, a rezultaty zaprezentowano na 

 WochenKlausur, Prawda jest konkretna, 220-227.379

122



festiwalu steirischer herbst, co pozwoliło spełnić wymogi prawne. w  czasie wojny 

w Kosowie grupa uruchomiła też szkoły językowe w Macedonii. Wynajęto sale, pozyskano 

wyposażenie (darowizny szkół, transport Caritas), zatrudniono nauczycieli z  Kosowa 

i  zabezpieczono finansowanie (m.in. dzięki zbiórce podczas Biennale w  Wenecji). 

Działanie trwało trzy lata we współpracy z  lokalnym stowarzyszeniem ADI, a  uczennice 

i  uczniowie kończyli naukę z  ważnymi formalnie świadectwami. Wszystkie te działania 

łączy podejście: artysta jako rozjemca i  organizator społeczny, który wykorzystuje swoje 

kreatywne myślenie i  „kompetencje znajdowania twórczych rozwiązań” poza tradycyjnym 

polem sztuki. WochenKlausur podkreśla, że nie widzi zasadniczej różnicy między 

malarzem komponującym obraz a  artystą rozwiązującym problem społeczny. w  obu 

przypadkach potrzebne są wyobraźnia i precyzja w określeniu celu . Ich prace dowodzą, 380

iż interwencjonizm artystyczny może przynieść namacalne rezultaty, tj. zmienić czyjeś 

życie na lepsze, wpłynąć na politykę lokalną, stworzyć trwałą instytucję. Co istotne, 

WochenKlausur każdorazowo ocenia skuteczność projektu. Sukces mierzy się tu realną 

poprawą sytuacji, a krytyka artystyczna polega na porównaniu intencji z rezultatem. Taka 

praktyka to esencja postsztuki: sztuka dzieje się w skali 1:1, nie jako symbol na wystawie, 

lecz jako rzeczywista zmiana rzeczywistości. 

Na koniec warto wspomnieć o brytyjskim aktywiście Richardzie Reynoldsie, uznawanym 

za lidera ruchu guerrilla gardening (partyzanckiego ogrodnictwa). Jego działania 

koncentrują się na oddolnym upiększaniu zaniedbanych przestrzeni publicznych poprzez 

nielegalne nasadzenia roślin. Reynolds od 2004 roku nocami obsadza kwiatami 

i  krzewami opuszczone skwery, klomby przyuliczne czy “zapomniane” miejskie rabaty, 

zwłaszcza w  rejonie Elephant & Castle w  Londynie . Zamiast manifestów czy 381

transparentów, Reynolds proponuje działanie poprzez bezpośrednie zaangażowanie 

w  przestrzeń – przekształcanie zaniedbanych, choć publicznie dostępnych terenów 

w  ogrody. w  publikacji Prawda jest konkretna Reynolds przywołuje dwa londyńskie 

przykłady ogrodniczej partyzantki . Pierwszy z  nich to Parliament Square, miejsce 382

głośnych, politycznie motywowanych interwencji. w 2000 roku grupa Reclaim the Streets 

posadziła tam m.in. jabłonki, a  pomnik Winstona Churchilla „ozdobiono” trawiastym 

irokezem. Akcja trwała zaledwie jeden dzień, ale stała się szeroko komentowanym 

 WochenKlausur, „Methode,” dostęp 2 czerwca 2025, https://www.wochenklausur.at/methode.php?380

lang=de.
 Richard Reynolds, “Guerrilla Gardening: a Frontline Tour – in Pictures,” The Guardian, 23 maja 2012, 381

dostęp 2 czerwca 2025, https://www.theguardian.com/lifeandstyle/gallery/2012/may/23/guerrilla-gardening-
richard-reynolds.

 Reynolds, Prawda jest konkretna, 131-132.382

123

https://www.theguardian.com/lifeandstyle/gallery/2012/may/23/guerrilla-gardening-richard-reynolds
https://www.theguardian.com/lifeandstyle/gallery/2012/may/23/guerrilla-gardening-richard-reynolds
https://www.theguardian.com/lifeandstyle/gallery/2012/may/23/guerrilla-gardening-richard-reynolds
https://www.theguardian.com/lifeandstyle/gallery/2012/may/23/guerrilla-gardening-richard-reynolds
https://www.theguardian.com/lifeandstyle/gallery/2012/may/23/guerrilla-gardening-richard-reynolds
https://www.wochenklausur.at/methode.php?lang=de
https://www.wochenklausur.at/methode.php?lang=de


wydarzeniem. Dziesięć lat później, w  tym samym miejscu, powstał ogród w  ramach 

obozowiska The Democracy Village, z  transparentami wzywającymi m.in. do krytyki 

kapitalizmu i zaprzestania wojen. Między namiotami bujnie rósł jadalny ogród, kontrastując 

z  pożółkłą od słońca trawą, jednak negatywny wizerunek obozu kreowany przez media 

osłabił potencjalny wpływ tych działań. Drugim przykładem jest wysepka drogowa przy 

stacji Lambeth North. Początkowo zaniedbana, z  rachityczną trawą i  kilkoma krzewami, 

została przekształcona w  pełen lawendy, malin, truskawek, tulipanów i  róż ogród. 

Reynolds razem z grupą osób pielęgnowali to miejsce przez siedem lat, bez formalnych 

pozwoleń, tworząc przestrzeń, którą mieszkańcy określali mianem „wiejskiego ogrodu 

w środku miasta”. 

Działania Reynoldsa pokazują, że upór grup czy jednostek, oraz estetyczny gest mogą 

stać się zaczynem zmiany – zarówno w  materialnym krajobrazie miasta, jak 

i w mentalności jego mieszkańców. Guerrilla gardening, często powielany dziś na całym 

świecie  udowadnia skuteczność drobnych postartystycznych interwencji. Jednocześnie 

wskazane przykłady pokazują, że ich odbiór może być skrajnie różny. w przypadku The 

Democracy Village polityczny kontekst i  medialne narracje zdominowały pozytywne 

aspekty ogrodu, podczas gdy ogród przy Lambeth North został zaakceptowany 

i doceniony przez lokalną społeczność. To pewnego rodzaju przestroga, że oddziaływanie 

takich akcji zależy nie tylko od ich jakości i  intencji, ale również od kontekstu, w  jakim 

powstają, oraz od sposobu, w jaki są przedstawiane i zapamiętywane. 

Powyższe międzynarodowe przykłady obrazują, jak różnorodne mogą być strategie użycia 

sztuki dla społecznej zmiany – od performatywnej polityki, przez artystyczny aktywizm 

uliczny, po organizowanie usług społecznych. Wszystkie one cechuje wysoki 

„współczynnik sztuki”, choć nie mieszczą się w  tradycyjnej definicji dzieła artystycznego. 

Tytułowa prawda sztuki, w opisanych przez Melzachera działaniach artystów, wyraża się 

w konkretnych czynach i efektach, tj. w uratowanych istnieniach, ośmieszonej władzy czy 

zazielenionych ulicach. 

Przykłady postartystycznych interwencji w Polsce  

Punktem zwrotnym dla polskiej „postsztuki” była wystawa „Robiąc użytek. Życie w epoce 

postartystycznej”  w  Muzeum Sztuki Nowoczesnej w  Warszawie (2016), przygotowana 383

 Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie. „O wystawie – Robiąc użytek. Życie w epoce 383

postartystycznej.” Making Use, dostęp 4 czerwca 2025, https://makinguse.artmuseum.pl/o-wystawie/.
124

https://makinguse.artmuseum.pl/o-wystawie/
https://makinguse.artmuseum.pl/o-wystawie/


przez wspominanych już Sebastiana Cichockiego i  Kubę Szredera we współpracy 

z  Stephenem Wrightem.  Projekt ten, łącząc teorie Jerzego Ludwińskiego z  koncepcją 

użytkologii Wrighta , zadawał pytanie o  rolę sztuki, która wychodzi poza tradycyjne 384

medium i instytucjonalny obieg. Wystawa przesuwała punkt ciężkości z materialnych dzieł 

na dokumentację, raporty i  spotkania, gromadząc przykłady praktyk funkcjonujących 

w  realnym życiu: od miejskich ogrodów i  kooperatyw po działania aktywistyczne 

i edukacyjne. Była to próba „muzeum 3.0” , czyli miejsca, w którym instytucja staje się 385

sprzymierzeńcem oddolnych inicjatyw, udostępniając im przestrzeń i  narzędzia do 

prezentacji oraz wymiany doświadczeń. 

Choć idea postsztuki w  Polsce rozwijała się już wcześniej, to właśnie ta ekspozycja 

znacząco przyczyniła się do jej upowszechnienia w  polu sztuki i  debacie publicznej. 

Równolegle funkcjonowały też inne narzędzia utrwalające tego rodzaju praktyki, m.in. 

internetowe archiwum królikokaczki.pl, dokumentujące postartystyczne interwencje 

w  Polsce od 2015 roku. Oba te wątki, instytucjonalny i  oddolny, wskazują na rosnącą 

obecność postsztuki jako narzędzia realnych interwencji społecznych, stanowiąc tło dla 

przykładów, które omówione zostaną poniżej. 

Oddolne działania artystyczno-aktywistyczne w przestrzeni publicznej 

Jedną z  najbardziej widocznych form postsztuki są akcje w  przestrzeni publicznej, 

w których artyści wchodzą w rolę obywatelskich aktywistów, wykorzystując przy tym swój 

twórczy warsztat. Przykładem może być działalność Arka Pasożyta. Od 2018 realizuje on 

cykl „Obrazy strajkujące”  – unikalną formę protestu artystycznego polegającą na udziale 386

namalowanych obrazów w  demonstracjach ulicznych. Artysta zbiera stare, porzucone 

płótna (na pchlich targach, śmietnikach lub odbierając je od osób, które chciały się ich 

pozbyć) i nanosi na nie własne interwencje malarskie związane z aktualnymi protestami. 

Tak przetworzone obrazy, przedstawiające np. słynną Damę z  łasiczką w kominiarce czy 

Matkę Boską z  hasłami prostestacyjnymi, zabiera na manifestacje w  charakterze 

transparentów. w  ten sposób malarstwo „wyszło na ulicę”: tradycyjny nośnik artystyczny 

został uzbrojony politycznie, stając się narzędziem wyrazu gniewu i  sprzeciwu. Jego 

obrazy „zostały namalowane w odpowiedzi na aktualne protesty, demonstracje oraz ruchy 

społeczne”, powstają „w czasie eskalacji bezprawia i niesprawiedliwości rządzącej partii” 

 Wright, w stronę leksykonu użytkowania, 116-119.384

 Wright, w stronę leksykonu użytkowania, 75-78.385

 Arek Pasożyt, „Obrazy Strajkujące,” Parasite, dostęp 11 lipca 2025, https://parasite.pl/pl/obrazy-386

strajkujace/
125

https://parasite.pl/pl/obrazy-strajkujace/
https://parasite.pl/pl/obrazy-strajkujace/
https://parasite.pl/pl/obrazy-strajkujace/


i są formą adekwatnego protestu artysty-aktywisty . w latach nasilonych demonstracji (od 387

Czarnych Protestów, przez obronę praw osób LGBT+, po strajki klimatyczne 

i  solidarnościowe z  Białorusią) obrazy strajkujące stały się stałym elementem pejzażu 

protestów. Sztuka dosłownie maszerowała ramię w  ramię z  obywatelami, wzmacniając 

przekaz demonstracji. Ta strategia to przykład artystycznej interwencji symbolicznej, gdzie 

obrazy przyciągały uwagę mediów i  uczestników, działały na wyobraźnię. Jednocześnie 

pełniły funkcję jak najbardziej praktyczną, gdyż zastępowały transparenty, “niosąc hasła” 

w artystycznej formie. Pasożyt włączał się też osobiście w liczne akcje (blokady polowań, 

pikiety, performatywne protesty), rezygnując z  roli zdystansowanego twórcy na rzecz 

obywatelskiego działania. Jego aktywność dowodzi, że artysta może skutecznie pełnić rolę 

społecznego agitatora, dostarczając ruchom protestu mocnych symboli i  narracji 

wizualnych. Przy tym jego praktyka – choć prezentowana głównie na ulicach – 

niewątpliwie ma wysoki współczynnik sztuki, łącząc kreatywność i  konceptualną 

przewrotność z  realnym zaangażowaniem politycznym. Wykorzystanie ikon narodowej 

kultury, takich jak Dama z  łasiczką czy Bitwa pod Grunwaldem, pozwala artyście 

prowadzić grę z  tradycją, kwestionować oficjalne narracje i  ujawniać napięcia między 

uwikłaniem sztuki w porządek rynkowy a jej potencjałem emancypacyjnym   388

Innym przykładem oddolnych działań na styku sztuki i  aktywizmu jest twórczość Yulii 

Krivich, urodzonej w Ukrainie artystki wizualnej mieszkającej w Polsce. Jej prace często 

przybierają formę gestów interwencyjnych w przestrzeni publicznej, podejmujących tematy 

tożsamości i polityki migracyjnej. Jedną z najgłośniejszych akcji Krivich stał się performans 

językowy z  2019 roku, podczas którego artystka stanęła przy warszawskim Dworcu 

Zachodnim z  dużą flagą i  napisanym na niej hasłem „W Ukrainie” . Była to pozornie 389

subtelna korekta językowa – w języku polskim dotąd powszechnie mówiono “na Ukrainie” 

(jak o  regionie, nie suwerennym państwie). Krivich swoim działaniem zasugerowała, że 

język kształtuje polityczne postrzeganie, domagając się symbolicznego uznania 

podmiotowości Ukrainy poprzez zmianę przyimka. „Forma językowa ma swoje polityczne 

konsekwencje”, tłumaczyła artystka . Ten prosty performatywny gest uruchomił dyskusję 390

publiczną. Aktywiści i media podjęli temat, a z czasem zwrot “w Ukrainie” zaczął przenikać 

 Pasożyt, „Obrazy Strajkujące.”387

 Karolina Wilczyńska i Arek Pasożyt, „Obrazy idą na strajk – o strategii aktywistycznej Arka Pasożyta,” 388

Czas Kultury XL, nr 1 (2024): 149-150.
 „Yulia Krivich,” Fundacja Sztuki Polskiej ING – Kolekcja, dostęp 11 lipca 2025, https://ingart.pl/pl/kolekcja/389

artysci/yulia_krivich
 „Yulia Krivich.” Stypendia artystyczne m.st. Warszawy – Biogramy stypendystek/stypendystów, 390

Dwutygodnik. Dostęp 11 lipca 2025. https://stypendiawarszawy.dwutygodnik.com/artykul/89-yulia-krivich.html
126

https://ingart.pl/pl/kolekcja/artysci/yulia_krivich
https://ingart.pl/pl/kolekcja/artysci/yulia_krivich
https://ingart.pl/pl/kolekcja/artysci/yulia_krivich
https://stypendiawarszawy.dwutygodnik.com/artykul/89-yulia-krivich.html
https://stypendiawarszawy.dwutygodnik.com/artykul/89-yulia-krivich.html


do oficjalnego dyskursu (zwłaszcza po 2022 roku) . Można więc powiedzieć, że artystka 391

realnie wpłynęła na świadomość społeczną, wykorzystując minimalistyczną formę 

happeningu. Krivich angażuje się też w  działania na rzecz migrantów i  uchodźców. Jej 

prace fotograficzne i  akcje (jak SDK Słonecznik czy inicjatywa Za*Grupa zrzeszająca 

zagranicznych twórców w  Polsce) to przykłady tego, jak praktyka artystyczna staje się 

przedłużeniem aktywizmu. Sama mówi: „Wierzę w  skuteczność sztuki” , co znajduje 392

potwierdzenie w  jej projektach, które są konceptualnie przemyślane, a  zarazem 

nastawione na zmianę konkretnych postaw społecznych (np. walka z  ksenofobią, 

nacjonalizmem czy seksizmem). Co istotne, Krivich działa zarówno w  obszarze 

instytucjonalnym (prowadzi zajęcia z fotografii postartystycznej, wystawia w galeriach), jak 

i poza nim – na ulicy czy w przestrzeni medialnej. Jej podejście uosabia ideę artystki-usera 

(artysta użytkownik), który posługuje się sztuką jak narzędziem społecznym. 

W kontekście ruchów społecznych w  Polsce przełomu 2020/2021 warto odnotować 

również zjawisko, które można nazwać „festiwalem sztuki protestu”, czyli Marsz 

Gościnności . Była to oddolna inicjatywa aktywistyczno-artystyczna z  listopada 2021 393

roku, zorganizowana w  kontrze do ksenofobicznych marszów skrajnej prawicy. Idea 

Marszu Gościnności polegała na tym, by przestrzeń polskich miast wypełnić 

manifestacjami pozytywnych wartości,  gościnności, solidarności z uchodźcami, empatii, 

w  formie szeregu wydarzeń kulturalnych i  happeningów. w  ramach tego tygodniowego 

„marszu” odbywały się m.in. wystawy, koncerty, warsztaty i akcje uliczne w wielu miastach 

(Warszawa, Kraków, Lublin, Gdynia i  in.). Przykładowo w  Lublinie zainaugurowano 

artystyczny „Pomnik Drutu Kolczastego”  upamiętniający ofiary kryzysu na granicy, 394

w Krakowie na Rynku wykonano performance „Jest miejsce przy stole”  – symboliczne 395

zaproszenie migrantów do wspólnoty, w Warszawie odbywały się codzienne czuwania pod 

 Karol Serewis, „‘W Ukrainie’ czy ‘na Ukrainie’? Rada Języka Polskiego wydała opinię,” Noizz.pl, dostęp 391

11 lipca 2025, https://noizz.pl/spoleczenstwo/w-ukrainie-czy-na-ukrainie-rada-jezyka-polskiego-wydala-
opinie/qpxylj4

 Kateryna Rusetska, „Yulia Krivich / Юлія Кривич,” Secondary Archive, 2022, dostęp 11 lipca 2025, 392

https://secondaryarchive.org/artists/yulia-krivich/
 Marsz Gościnności, strona projektu, marszgoscinnosci.pl, 2021 (wydarzenie 9–15 listopada 2021), 393

dostęp 11 sierpnia 2025, https://marszgoscinnosci.pl/marsz-goscinnosci/
 Michał Frydrych, Pomnik Drutu Kolczastego, instalacja artystyczna, Muzeum Woli, Warszawa, 19 394

listopada 2021, dokumentacja dostępna online w ramach projektu Marsz Gościnności (9–15 listopada 2021), 
dostęp 11 lipca 2025, https://marszgoscinnosci.pl/pomnik-drutu-kolczastego/.

 Jest miejsce przy stole, wydarzenie w ramach Marszu Gościnności, Rynek Główny, Kraków, 24 listopada 395

2021, dokumentacja dostępna online, dostęp 11 lipca 2025, https://marszgoscinnosci.pl/jest-miejsce-przy-
stole/.

127

https://noizz.pl/spoleczenstwo/w-ukrainie-czy-na-ukrainie-rada-jezyka-polskiego-wydala-opinie/qpxylj4
https://noizz.pl/spoleczenstwo/w-ukrainie-czy-na-ukrainie-rada-jezyka-polskiego-wydala-opinie/qpxylj4
https://noizz.pl/spoleczenstwo/w-ukrainie-czy-na-ukrainie-rada-jezyka-polskiego-wydala-opinie/qpxylj4
https://marszgoscinnosci.pl/pomnik-drutu-kolczastego/
https://marszgoscinnosci.pl/pomnik-drutu-kolczastego/
https://marszgoscinnosci.pl/marsz-goscinnosci/
https://marszgoscinnosci.pl/marsz-goscinnosci/
https://marszgoscinnosci.pl/jest-miejsce-przy-stole/
https://marszgoscinnosci.pl/jest-miejsce-przy-stole/
https://marszgoscinnosci.pl/jest-miejsce-przy-stole/
https://secondaryarchive.org/artists/yulia-krivich/
https://secondaryarchive.org/artists/yulia-krivich/


Sejmem pod hasłem „Korytarze humanitarne teraz” , a  w  Olsztynie zorganizowano 396

„Marsz troski o  oszukanych” , czyli marsz pamięci ku czci uchodźców. Wszystkie te 397

wydarzenia łączył duch kreatywnego protestu. Wykorzystywano muzykę, poezję, sztuki 

wizualne i  teatralne, by przekazać polityczne treści w  formie poruszającej emocje 

i  wyobraźnię. Marsz Gościnności zaangażował wielu artystów, ale także aktywistów 

i zwykłych mieszkańców, zacierając granicę między twórcą a odbiorcą – wszyscy stawali 

się uczestnikami wspólnego działania. Inicjatywa ta przypominała formułą festiwal sztuki 

partycypacyjnej, którego głównym dziełem była sama wspólnota chwilowo zbudowana 

wokół idei pomocy bliźniemu. Marsz nie miał jednego kuratora. Program został zebrany 

podczas otwartego naboru pomysłów, co podkreśla oddolny, demokratyczny charakter 

całego przedsięwzięcia . Można uznać Marsz Gościnności za wzorcowy przykład 398

postsztuki jako interwencji politycznej. Poprzez kreatywne działania wpłynął na dyskurs 

publiczny, przeciwstawiając solidarność narracji nienawiści, zbudował sieć współpracy 

różnych grup i dostarczył symboli oporu, wprowadzając hasło „Gościnność” w kontrze do 

ksenofobii. Jego efekty są wprawdzie trudne do zmierzenia, jednak w  warstwie 

symbolicznej i  społecznej inicjatywa ta wzmocniła poczucie wspólnoty wśród ludzi 

sprzeciwiających się polityce odrzucenia. Można więc powiedzieć, że sztuka pełniła 

funkcję katalizatora społecznej empatii, co samo w  sobie jest istotną przemianą, nawet 

jeśli pośrednią. 

Instytucje sztuki jako przestrzeń oporu i solidarności 

Oprócz oddolnych inicjatyw ulicznych, ważnym nurtem postsztuki są interwencje 

podejmowane wewnątrz (lub przy wsparciu) instytucji artystycznych, które jednak 

wykraczają poza typowe ramy działań kulturalnych. w  ostatnich latach w  Polsce można 

zaobserwować zjawisko „aktywizmu instytucjonalnego” – muzea i  galerie stają się 

miejscem realnego zaangażowania w  palące kwestie społeczne, nierzadko ryzykując 

konflikty z władzą czy własnym statutem. 

Modelowym przykładem jest tu Solidarny Dom Kultury „Słonecznik”, czyli inicjatywa, która 

narodziła się w Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie (MSN) bezpośrednio po wybu-

 Korytarze humanitarne teraz, wydarzenie w ramach Marszu Gościnności, Sejm RP, Warszawa, 396

codziennie o 17:30–18:30 w dniach 9–15 listopada 2021, dokumentacja dostępna online, dostęp 11 lipca 
2025, https://marszgoscinnosci.pl/korytarze-humanitarne-teraz/

 Marsz Troski o Oszukanych #granicaCzłowieczeństwa, Marsz Gościnności, Plac Unii Lubelskiej, 397

Warszawa, 20 listopada 2021, dokumentacja online, dostęp 11 lipca 2025, https://marszgoscinnosci.pl/
marsz-troski-o-oszukanych-granicaczlowieczenstwa/

 Open Call: Marsz Gościnności, strona informacyjna, marszgoscinnosci.pl, 2021, dostęp 11 lipca 2025, 398

https://marszgoscinnosci.pl/open-call-marsz-goscinnosci/
128

https://marszgoscinnosci.pl/korytarze-humanitarne-teraz/
https://marszgoscinnosci.pl/korytarze-humanitarne-teraz/
https://marszgoscinnosci.pl/marsz-troski-o-oszukanych-granicaczlowieczenstwa/
https://marszgoscinnosci.pl/marsz-troski-o-oszukanych-granicaczlowieczenstwa/
https://marszgoscinnosci.pl/marsz-troski-o-oszukanych-granicaczlowieczenstwa/
https://marszgoscinnosci.pl/open-call-marsz-goscinnosci/
https://marszgoscinnosci.pl/open-call-marsz-goscinnosci/


chu wojny w Ukrainie w lutym 2022 . w obliczu nagłego napływu tysięcy uchodźców do 399

Warszawy, zespół muzeum stanął przed pytaniem: „do czego, w  sytuacji naglącego 

kryzysu, może przydać się instytucja kultury?” . Odpowiedź przyszła szybko, wraz 400

z  potrzebą czynnego włączenia się muzeum w  organizację przestrzeni pomocowej. Już 

kilka dni po agresji rosyjskiej siedziba MSN przy ul. Pańskiej 3 zamieniła się w centrum 

pomocowe produkujące tysiące kanapek dziennie, wydające ciepłe posiłki i  napoje, 

robiące zdjęcia do dokumentów dla osób uchodźczych, oraz organizujące zbiórki leków 

i  sprzętu medycznego . Ta spontaniczna mobilizacja pracowników muzeum, artystów 401

oraz wolontariuszy przerodziła się z  czasem w  zorganizowaną formę, dzięki czemu 

powstał Solidarny Dom Kultury „Słonecznik”. Jego nazwa nawiązuje do słonecznika, który 

stał się symbolem solidarności z  Ukrainą. SDK Słonecznik funkcjonuje do dziś jako 

patainstytucja  w  ramach muzeum. z  jednej strony prowadzi działania pomocowe 402

i  integracyjne (warsztaty dla uchodźców, bank żywności, poradnictwo), z  drugiej 

działalność artystyczno-kulturalną (spotkania, wystawy, projekty artystyczne 

współtworzone przez uchodźców i  artystów). Bogna Stefańska, współzałożycielka 

Słonecznika, określa tę inicjatywę jako „papierek lakmusowy możliwości zaangażowania 

aktywistycznego w polskich instytucjach kultury” . Jej zdaniem Słonecznik testuje granice 403

tego, na ile muzeum może wesprzeć oddolny aktywizm, nie odbierając mu autonomii i nie 

“zużywając” go instrumentalnie. Istotnie, projekt ten odsłonił zarówno ogromny potencjał, 

jak i  napięcia takiej współpracy . z  jednej strony MSN udostępniło swoje zasoby, 404

tj.  przestrzeń, logistykę, autorytet instytucji, by służyły celom społecznym, pokazując 

wzorcowo, że muzeum może być przestrzenią dobra wspólnego. z drugiej strony, rodziły 

się pytania o  długofalowość i  instytucjonalizację takiej oddolnej energii – czy z  czasem 

spontaniczny ruch nie ulegnie rutynie biurokracji? Czy instytucja nie zagrozi niezależności 

aktywistów?  Stefańska w swych analizach nad Słonecznikiem zastanawia się m.in., „czy 405

instytucje sztuki są w  stanie wspierać inicjatywy aktywistyczne, nie zabierając ich 

potencjału i  nie żerując na wysiłku osób aktywistycznych” . Dzięki uważności 406

 „Słonecznik,” Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie – Kolekcja / cykle Słonecznik, dostęp 12 lipca 399

2025, https://artmuseum.pl/slonecznik
 Bogna Stefańska, „Muzeum dobra wspólnego i dziwne użytki: Solidarny Dom Kultury ‘Słonecznik’,” Czas 400

Kultury XL, nr 1 (2024): 163
 Ibid.401

 Kuba Szreder, ABC Projektariatu. o nędzy projektowego życia (Warszawa: Fundacja Nowej Kultury Bęc 402

Zmiana, 2016), 89.
 Stefańska, „Muzeum dobra wspólnego,” 163.403

 Ibid., 163-164.404

 Ibid., 164-165.405

 Ibid., 164.406

129

https://artmuseum.pl/slonecznik
https://artmuseum.pl/slonecznik


i  negocjacjom obu stron, pomimo funkcjonowania pod dachem państwowego muzeum, 

Słonecznikowi udało się utrzymać równowagę. Przez całą długość swej aktywnej 

działalności pozostał miejscem autentycznej solidarności, zarazem wnosząc do muzeum 

nową publiczność i żywą energię społecznego zaangażowania. To przykład postsztuki jako 

praktyki opieki i gościnności, gdzie działanie nie miało klasycznej formy artystycznej, ale 

niosło ze sobą głęboki wymiar etyczny i symboliczny. 

Podobną filozofią kieruje się Galeria Labirynt w  Lublinie, instytucja, która zasłynęła 

w  ostatnich latach błyskawicznymi reakcjami wystawienniczymi na ważne wydarzenia 

społeczne. Dyrektor Labiryntu, Waldemar Tatarczuk, wypracował model tzw. „kuratorstwa 

interwencyjnego”, gdzie galeria staje się areną bezpośredniego wsparcia dla protestów 

i ruchów obywatelskich . Najgłośniejszym przykładem była wystawa „Nigdy nie będziesz 407

szła sama” (grudzień 2020 – maj 2021) , zorganizowana niemal natychmiast po 408

wybuchu masowych protestów w obronie praw kobiet (Strajk Kobiet) jesienią 2020. Była to 

wystawa-manifest solidarności z  kobietami, które wyszły na ulice po wyroku Trybunału 

Konstytucyjnego zaostrzającym prawo aborcyjne. Ekspozycja miała charakter 

partycypacyjny i  otwarty. Labirynt wezwał do nadsyłania przez obywatelki i  obywateli 

wszelkich materialnych śladów protestu – transparentów, plakatów, naklejek, fotografii, 

nagrań wideo. w  efekcie powstała wielka, żywa instalacja, oparta o  „morze haseł 

i  transparentów różnego rodzaju” zgromadzone w  sali wystawowej. Na ścianach 

rozwieszono setki oryginalnych kartonów z demonstracji z całej Polski, od dużych miast po 

małe miejscowości, tworząc barwną mozaikę znaków i słów – autentyczne dzieło zbiorowe 

tysięcy uczestniczek protestu . Wystawa stale się rozrastała, przez kilka miesięcy 409

napływały nowe materiały, które na bieżąco dołączano do ekspozycji. Co ważne, po 

zakończeniu wystawy Labirynt przekazał całą tę unikalną kolekcję do Domu Słów 

w  Lublinie (placówki dokumentującej historię wolnego słowa), aby zachować ją dla 

przyszłych pokoleń jako świadectwo społecznego zrywu . w ten sposób instytucja galerii 410

wypełniła potrójną rolę: archiwum oporu, przestrzeni ekspresji oraz aktora politycznego 

wspierającego ruch protestu. Paweł Leszkowicz nazwał tę wystawę „autentycznym 

 Paweł Leszkowicz, „Nigdy nie będziesz szła sama. Ogólnopolski Strajk Kobiet jako Dzieło Sztuki 407

w Galerii Labirynt,” OKO.press, 28 lutego 2021, dostęp 13 licpa 2025, https://oko.press/ogolnopolski-strajk-
kobiet-jako-dzialo-sztuki-w-galerii-labirynt

 “Nigdy nie będziesz szła sama,” Galeria Labirynt, dostęp 13 lipca 2025, https://labirynt.com/2020/12/15/408

nigdy-nie-bedziesz-szla-sama/.
  Leszkowicz, „Nigdy nie będziesz szła sama.”409

 „Kobiety. Rewolucja. Słowa 2020,” Opowiadanie Świata, Teatr NN, dostęp 13 lipca 2025, https://410

teatrnn.pl/opowiadanie-swiata/kobiety-rewolucja-slowa-202/
130

https://oko.press/ogolnopolski-strajk-kobiet-jako-dzialo-sztuki-w-galerii-labirynt
https://oko.press/ogolnopolski-strajk-kobiet-jako-dzialo-sztuki-w-galerii-labirynt
https://oko.press/ogolnopolski-strajk-kobiet-jako-dzialo-sztuki-w-galerii-labirynt
https://labirynt.com/2020/12/15/nigdy-nie-bedziesz-szla-sama/
https://labirynt.com/2020/12/15/nigdy-nie-bedziesz-szla-sama/
https://labirynt.com/2020/12/15/nigdy-nie-bedziesz-szla-sama/
https://teatrnn.pl/opowiadanie-swiata/kobiety-rewolucja-slowa-202/
https://teatrnn.pl/opowiadanie-swiata/kobiety-rewolucja-slowa-202/
https://teatrnn.pl/opowiadanie-swiata/kobiety-rewolucja-slowa-202/


przykładem sztuki publicznej tworzonej oddolnie przez tysiące obywatelek i  obywateli – 

sztuki mas, ku pokrzepieniu i  radości serc strapionych autorytaryzmem państwa” . 411

Rzeczywiście, Nigdy nie będziesz szła sama podniosła na duchu wiele osób. Sam fakt, że 

ich transparent trafił do galerii, dawał poczucie bycia zauważonym. Warto podkreślić, że 

Labirynt zorganizował tę wystawę w  ekspresowym tempie, w  ciągu miesiąca od 

rozpoczęcia protestów, co jest ewenementem przy zazwyczaj powolnych cyklach 

instytucjonalnych. Było to de facto działanie aktywistyczne dokonane środkami galerii, 

rodzaj symbolicznej “akcji bezpośredniej” poprzez instytucję sztuki. Galeria zaryzykowała 

przy tym konflikt z  władzami, jako publiczna instytucja kultury jawnie solidaryzując się 

z ruchem sprzeciwiającym się polityce ówczesnego rządu, co wymagało odwagi i poczucia 

misji. Sukces ekspozycji sprawił, że Tatarczuk zastosował tę formułę ponownie, m.in. 

w  projekcie „Jesteśmy ludźmi” (2020) wspierającym społeczność LGBT+ po 

homofobicznych wypowiedziach rządzących . Obie ekspozycje wyznaczają nowy model 412

wystawiennictwa zaangażowanego, gdzie granica między sztuką a  aktywizmem zaciera 

się całkowicie. Galeria reagując na współczesność jak sumienie społeczne, staje się 

przestrzenią terapeutyczną i  mobilizującą dla społeczeństwa obywatelskiego. w  takich 

przypadkach kurator pełni rolę aktywistyczną, a wystawa jest formą działania politycznego. 

To kolejny dowód, że postsztuka może skutecznie służyć realnym przemianom, w  tym 

wypadku przemianie świadomości i umocnieniu tkanki społecznej sprzeciwu. 

Opisując związki instytucji sztuki z  aktywizmem, należy wspomnieć też o  fenomenie 

Konsorcjum Praktyk Postartystycznych. Jest to nieformalny sojusz ludzi sztuki powstały 

ok. 2017 roku, który „używają swojej wyobraźni i umiejętności artystycznych poza polem 

sztuki”, angażując się „w koalicje antyfaszystowskie, walkę o  prawa kobiet, artystek 

i  pracowniczek” . Konsorcjum to sieć artystów, kuratorów, animatorów – wielu z  nich 413

brało udział w opisanych wyżej inicjatywach, takich jak Marsz Gościnności, Strajk Kobiet 

czy pomoc uchodźcom. Idea Konsorcjum polega na wymianie doświadczeń, mobilizacji 

i  łączeniu sił w sytuacjach kryzysowych. Przykładowo, tuż po wybuchu wojny w Ukrainie 

Konsorcjum zorganizowało zjazd w  MSN, podczas którego skoordynowano pierwsze 

 Leszkowicz, „Nigdy nie będziesz szła sama.”411

 „Jesteśmy ludźmi,” interwencyjna wystawa zbiorowa kuratorowana przez Galerię Labirynt w reakcji na 412

wypowiedzi prezydenta Andrzeja Dudy dotyczące osób LGBT+, Galeria Labirynt, 24 czerwca – 30 września 
2020, dostęp 14 lipca 2025, https://labirynt.com/2020/08/07/jestesmy-ludzmi/.

 „Konsorcjum Praktyk Postartystycznych,” Widok. Teorie i Praktyki Kultury Wizualnej, dostęp 14 lipca 413

 2025, https://www.pismowidok.org/pl/bio?id=637.
131

https://labirynt.com/2020/08/07/jestesmy-ludzmi/
https://labirynt.com/2020/08/07/jestesmy-ludzmi/
https://www.pismowidok.org/pl/bio?id=637
https://www.pismowidok.org/pl/bio?id=637


działania pomocowe (to tam zrodziły się zalążki Słonecznika i innych inicjatyw) . Można 414

powiedzieć, że Konsorcjum pełni rolę „meta-artysty” zbiorowego, tworzącego infrastrukturę 

współpracy czy narzędziownik dla postartystów. Jego istnienie świadczy o  tym, że 

postsztuka w  Polsce dojrzewa do formy ruchu, a  nie tylko pojedynczych projektów. Co 

istotne, konsorcjum działa poza formalnymi strukturami, co daje mu elastyczność 

i  niezależność, zarazem czerpiąc z  zaplecza instytucji (muzea użyczają przestrzeni, 

środowisko sztuki dostarcza zasobów). Jest to więc nowatorski model organizacji, rodzaj 

hybrydy aktywistycznego kolektywu i  branżowej sieci sztuki, w  pełni wpisujący się 

w  postartystyczną logikę. Konsorcjum jako całość również realizuje wysoką misję 

społeczną: broni wartości demokratycznych, praw człowieka, sprzeciwia się 

autorytaryzmowi, wykorzystując kompetencje twórcze, od projektowania grafik protestu po 

organizację wydarzeń). Można uznać, że w jego przypadku praktyka nie będąca dziełem 

sztuki w  tradycyjnym rozumieniu, bo Konsorcjum nie „wystawia” prac, ma jednak wysoki 

współczynnik sztuki , gdyż operuje wyobraźnią, symbolem, kreacją społeczną na 415

szeroką skalę. 

Postsztuka – skuteczność, napięcia i „współczynnik sztuki” 

Przedstawione przykłady pozwalają lepiej zrozumieć potencjał postsztuki jako narzędzia 

przemian, ale też złożoność jej oddziaływania. Czy zatem postsztuka może być 

narzędziem realnych przemian społecznych i politycznych? w świetle powyższych analiz 

tak, ale jej skuteczność przejawia się na różnych poziomach. 

Po pierwsze, postsztuka potrafi wpływać na świadomość i  kulturę społeczną, kształtując 

język debaty publicznej i  dostarczając nowych symboli. Przykłady Yulii Krivich z  flagą 

„W  Ukrainie” czy wystawy Labiryntu pokazują, że interwencje artystyczne potrafią 

zmieniać narracje, oswajając społeczeństwo z  innym spojrzeniem. Tu efektem realnej 

zmiany jest przesunięcie horyzontu dyskusji, gdzie to, co wcześniej marginalizowane, staje 

się widzialne i  dyskutowane. Sztuka wnosi element wyobraźni i  empatii, który bywa 

katalizatorem zmiany postaw. w tym sensie jej działanie choć pośrednie, jest trwałe, a idee 

zakorzenione w kulturze zostają z ludźmi na długo. 

 Piotr Policht, „Sebastian Cichocki i Marianna Dobkowska: Stare to nowe nowe,” Culture.pl, dostęp 15 414

lipca 2025, https://culture.pl/pl/artykul/sebastian-cichocki-i-marianna-dobkowska-stare-to-nowe-nowe-
wywiad.

 Wright, w stronę leksykonu użytkowania, 31-32.415

132

https://culture.pl/pl/artykul/sebastian-cichocki-i-marianna-dobkowska-stare-to-nowe-nowe-wywiad
https://culture.pl/pl/artykul/sebastian-cichocki-i-marianna-dobkowska-stare-to-nowe-nowe-wywiad
https://culture.pl/pl/artykul/sebastian-cichocki-i-marianna-dobkowska-stare-to-nowe-nowe-wywiad


Po drugie, postsztuka może organizować ludzi i  zasoby do działania tu i  teraz, 

wykraczając poza symbol. Słonecznik jest przykładem, gdzie sztuka, a właściwie instytucja 

sztuki, przełożyła się na konkretną pomoc humanitarną dla tysięcy osób. Tutaj 

skuteczność mierzona jest w  liczbie nakarmionych osób, udzielonych porad, integracji 

uchodźców, czyli w  bardzo wymiernych skutkach. Można argumentować, że to już nie 

sztuka, a czysty aktywizm, ale przecież Słonecznik nadal operuje tożsamością artystyczną 

prowadząc działania kulturalne przy wsparciu artystów. Owa hybrydoyczność zwiększa 

skuteczność, ponieważ dzięki autorytetowi i infrastrukturze muzeum aktywiści mogli zrobić 

więcej niż w oderwaniu od niego, w tym wypadku synergia sztuki i aktywizmu przyniosła 

efekt. Podobnie było w  przypadku Labiryntu – choć zorganizowana wystawa nie obaliła 

prawa antyaborcyjnego, to umocniła ruch protestu dając mu platformę, archiwum, 

poczucie wspólnoty, co pośrednio wpływa na dalszą walkę polityczną. Arek Pasożyt 

obrazami strajkującymi nie zmienił decyzji rządzących, ale podniósł morale protestujących 

oraz ubarwił przekaz medialny demonstracji, co również możemy traktować jako element 

skutecznej mobilizacji społecznej. 

Po trzecie, postsztuka potrafi czasem oddziaływać również poprzez instytucje. Galeria 

Labirynt aktywnie opowiadająca się po jednej ze stron konfliktu politycznego w  kraju, 

ośmiela inne instytucje do bardziej odważnych działań kształtujących dyskurs społeczny. 

Należy jednak dostrzec również napięcia i  ograniczenia. Jednym z  głównych obszarów 

ryzyka może być instytucjonalizacja buntu, gdzie żywiołowa energia społeczna wchłonięta 

przez muzeum czy galerię zostanie utemperowana. Stefańska zwraca uwagę na 

niebezpieczeństwo, iż instytucje mogą “żerować na wysiłku aktywistów”, np. przypisując 

sobie ich sukcesy czy wykorzystując ich pracę wolontariacką do budowania własnego 

wizerunku . z  kolei artyści i  osoby zaangażowane mogą popaść w  frustrację, gdy ich 416

działania nie przynoszą natychmiastowych skutków politycznych, co jest zresztą 

doświadczeniem opisanym w  kontekście Obrazów strajkujących (Wilczyńska i  Pasożyt 

piszą o  “poczuciu bezsilności, wściekłości i  wyczerpania” towarzyszącym artystom-

aktywistom w  obliczu oporu systemu) . Ponadto, w  reżimach autorytarnych sztuka 417

sprzeciwiająca się władzy naraża się na represje – w  Polsce Galerii Labirynt obcięto 

dotacje, a  aktywistki Strajku Kobiet były ciągane po sądach. Postsztuka nie jest więc 

panaceum ani łatwą drogą. 

 Stefańska, „Muzeum dobra wspólnego,” 164416

 Wilczyńska i Pasożyt, „Obrazy idą na strajk,” 157-158.417

133



Mimo to, jeśli spojrzeć przez pryzmat „współczynnika sztuki”, można dostrzec, że wiele 

z  tych praktyk osiąga wysoki poziom artystycznej sprawczości, choć nie zawsze jest 

formalnie uznawane za sztukę. Wspomniany Słonecznik oraz Marsz Gościnności, czy 

nazwiemy je sztuką, czy też aktywizmem, zawierają ogromny ładunek kreatywności, 

symboliki, ekspresji zbiorowej. To samo dotyczy protestów kobiet. Hasła na kartonach 

bywały błyskotliwe jak dobre dzieła sztuki konceptualnej, a performatyka uliczna (taniec, 

okrzyki, rytuały protestu) miała walory artystyczne. Widać tu spełnienie tezy ze słownika 

Robiąc użytek: „zdarzają się sytuacje, w których obiekty czy praktyki nie zdefiniowane jako 

dzieła artystyczne mają wysoki współczynnik sztuki” . Prowadzi to do wniosku, że istota 418

sztuki – rozumiana jako zdolność do nadawania formy ludzkim doświadczeniom, 

poruszania emocji, komunikowania uniwersalnych treści – ujawnia się także w działaniach 

społecznych, jeśli są one prowadzone świadomie i twórczo. Jerzy Ludwiński przewidywał, 

że sztuka przyszłości może przybrać dowolną formę, nawet taką, której nie rozpoznamy 

od razu jako sztuki. Dziś te słowa brzmią aktualnie. Postsztuka wtapia się w życie, przez 

co trudniej ją wyróżnić, ale zarazem mocniej oddziałuje na rzeczywistość. Stephen Wright 

ująłby to jako objaw eskapologii  podnoszącej sprawczość sztuki, i  nie ma przy tym 419

znaczenia, czy coś zostanie nazwane sztuką, ważne czy zmienia świat. 

Podsumowując, postsztuka jako interwencja społeczna i  polityczna okazuje się nurtem 

żywotnym, znajdującym w Polsce podatny grunt. Każdy z wymienionych wyżej przykładów 

na swój sposób efektywnie wykorzystuje narzędzia sztuki, np. obrazy, narracje, 

performans, organizację przestrzeni, do celów wykraczających poza sztukę. Tym samym 

odpowiadają twierdząco na pytanie, czy sztuka może kształtować świat, a  nie tylko 

odzwierciedlać jego obraz. Oczywiście, postsztuka nie zastąpi klasycznej polityki ani 

systemowych rozwiązań, ale może je inspirować lub wspierać, uruchamiając wyobraźnię 

społeczną i wolę działania. w erze antropocenu, gdy stare instytucje często zawodzą, rola 

„postartystów” jako inicjatorów zmiany zapewne będzie rosła. Jak pisze Szreder, 

powołując się na idee Ludwińskiego, ta sfera dziwnych, hybrydowych praktyk jest 

w  ciągłym procesie kształtowania się, ale dysponuje bogatym arsenałem pomysłów 

i  działań . Możemy więc spodziewać się kolejnych odsłon postsztuki – sztuki, która 420

 „Współczynnik Sztuki,” słownik w projekcie Robiąc użytek (Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie), 418

dostęp 17 lipca 2025,
 Wright, w stronę leksykonu użytkowania, 49-51. 419

 Szreder, Postsztuka dzisiaj, 49.420

134



dzieje się zarówno w  muzeum, jak i  na ulicy, w  sieci sojuszy, i  w życiu codziennym – 

wszędzie tam, gdzie jest potrzebna. 

3.5 Krytyka strategii postartystycznych 

Czynniki kształtujące dyskurs postartystyczny budzą zarówno entuzjazm, jak i  krytykę. 

z  jednej strony obiecywały realizację utopijnej wizji sztuki jako życia – wspólnotowej 

praktyki zdolnej realnie przekształcać rzeczywistość społeczną. z  drugiej strony coraz 

częściej wskazuje się na ich słabości, pułapki i  ograniczenia. Krytycy tacy jak Ewa 

Majewska czy Jan Sowa podkreślają ryzyko reprodukcji przywilejów i  instrumentalizacji 

sztuki w  ramach postsztuki, zaś Claire Bishop, Gregory Sholette czy Stewart Martin 

punktują paradoksy „utopii społecznych” sztuki relacyjnej i  partycypacyjnej. Poniżej 

przedstawiono kluczowe napięcia między utopijnymi założeniami postartystycznych 

strategii a ich praktycznymi ograniczeniami. 

Reprodukcja przywilejów i instrumentalizacja sztuki 

Pierwszym problemem jest fakt, że postartystyczne projekty często nie przełamują 

hierarchii świata sztuki, lecz mimowolnie je powielają. Działania te inicjowane są 

zazwyczaj przez artystów dysponujących dostępem do instytucji i  zasobów, a  więc 

o  uprzywilejowanej pozycji społeczno-kulturowej. Reprodukcja przywileju przejawia się 

choćby w  tym, że to artyści/kuratorzy (często z  klasy średniej lub uprzywilejowanych 

kręgów) definiują ramy zaangażowania społecznego, wciągając mniej uprzywilejowane 

społeczności w  projekty na własnych warunkach. w  ujęciu Pierre’a Bourdieu każda 

praktyka artystyczna uwikłana jest w  struktury klasowe i  stanowi formę walki o  kapitał 

kulturowy, nawet jeśli deklaruje równościowe intencje . Zatem, pole sztuki reprodukuje 421

hierarchie społeczne, a postartystyczna zmiana tej logiki bywa pozorna. Bez przełamania 

ukrytych strukturalnych nierówności może ona jedynie potwierdzać status quo. 

Drugą zarzucaną słabością jest instrumentalizacja sztuki, czyli traktowanie działań 

artystycznych wyłącznie jako narzędzia osiągania zewnętrznych celów społeczno-

politycznych. Ewa Majewska wskazuje, że praktyki artystyczne o  deklaratywnie 

politycznym charakterze łatwo popadają w  pułapkę użytkowego traktowania zarówno 

sztuki, jak i osób oraz przestrzeni zaangażowanych w projekt . Jaskrawym przykładem 422

 Majewska, Skuteczność sztuki, 220-221. 421

 Ibid., 224-225.422

135



była 7. Berlińska Biennale (2012) kuratorowana przez Artura Żmijewskiego – projekt 

często przywoływany jako studium nieudanej sztuki zaangażowanej. Żmijewski, pragnąc 

uczynić biennale platformą realnej zmiany społecznej, zaprosił m.in. aktywistów ruchu 

Oburzonych/Occupy. Według Majewskiej niektóre pomysły kuratora „stanowiły 

skandaliczne naruszenie modelu partycypacyjnego” . Kurator zaapelował np., by uczes-423

tnicy ruchu Oburzonych przemaszerowali z Brukseli do Berlina, co zostało odebrane jako 

próbę uprawomocnienia politycznego zaangażowania kuratora – ignorując faktyczne 

możliwości i potrzeby tych aktywistów, którzy dopiero co przeszli pieszo tysiąc kilometrów 

z Madrytu do Brukseli. Tego rodzaju instrumentalne potraktowanie ludzi i przestrzeni (np. 

blokowanie ulic wokół galerii dla happeningu upamiętniającego Mur Berliński) sprawiło 

wrażenie, że sztuka została cynicznie użyta jako narzędzie, pozbawiając ją autonomii 

i  szacunku dla uczestników. Majewska ocenia wprost, że działania Żmijewskiego były 

„absurdalne” i  wykazały nieznajomość dynamiki ruchów społecznych oraz podstaw 

współpracy. Ten przykład ujawnia klasyczną pułapkę sztuki społecznie zaangażowanej, 

gdzie szlachetna idea zaangażowania bywa realizowana w sposób odgórny, narzucający 

aktywistom logikę artystycznego spektaklu, co skutkuje konfliktem wartości i  utratą 

wiarygodności inicjatywy. 

Paradoksy: między utopią a realnością 

Postartystyczne strategie wyrastają z utopijnej wizji zniesienia podziału na sztukę i życie. 

Nicolas Bourriaud, teoretyk estetyki relacyjnej, przekonywał, że sztuka może tworzyć 

„momenty wspólnoty” i mikro-utopie w  ramach rzeczywistości kapitalizmu – nisze auten-

tycznych relacji międzyludzkich poza logiką zysku . w założeniu dzieło sztuki ma być już 424

nie przedstawieniem utopii, lecz jej urzeczywistnieniem: sposobem życia, modelem innego 

współ-bycia tu i  teraz. Tak rozumiana praktyka artystyczna często deklaruje odejście od 

fetyszu obiektu artystycznego na rzecz procesu, relacji i  kolektywnej kreatywności . 425

Paradoksem jest jednak to, że owe mikro-utopie funkcjonują w  szerszym kontekście 

instytucji sztuki i  rynku, co stawia pod znakiem zapytania ich rzeczywistą autonomię. 

Stewart Martin w  „Critique of Relational Aesthetics” zauważa, że relacyjna utopia 

Bourriauda brzmi atrakcyjnie, lecz w praktyce bywa „płytkim powtórzeniem romantycznej 

idei”, że sztuka może stać poza kapitalizmem. w  istocie, według Martina, relacyjna 

estetyka naiwnie powiela pewne mechanizmy kapitalizmu, np. fetysz „społeczności” jako 

 Ibid., 225.423

 Stewart Martin, „Critique of Relational Aesthetics”, Third Text, vol. 21, nr 4 (lipiec 2007): 370-371.424

 Ibid., 383-384.425

136



produktu . Autor przywołuje znamienny tytuł jednej z  wystaw Rirkrita Tiravaniji – „Das 426

soziale Kapital” – sugerując, że relacyjność staje się kolejnym kapitałem symbolicznym 

w  obrębie pola sztuki . Co więcej, Martin wskazuje na pokrewieństwo przyjemnych 427

interakcji estetyki relacyjnej z  logiką skomercjalizowanej przyjaźni w  usługach klientów, 

tj. współczesnego „zadowalania” konsumenta. z  tej perspektywy pozorna antysystemow-

ość wielu projektów relacyjnych jest w  istocie uwikłana w  system, tworząc „miłą” formę 

wspólnoty, która ani nie narusza realnych stosunków władzy, ani nie wychodzi poza ramy 

instytucjonalne galerii i biennale. 

Claire Bishop z  kolei podkreśla brak antagonizmu jako istotną słabość sztuki 

partycypacyjnej. Odwołując się do teorii antagonistycznej Chantal Mouffe, Bishop krytykuje 

projekty relacyjne za unikanie konfliktu i politycznej różnicy, czyli tego, co jest istotą realnej 

polityczności (sporu, negocjacji interesów) . Jej głośny esej „Antagonism and Relational 428

Aesthetics” zarzuca Bourriaudowi zbyt idealistyczne podejście do projektów opartych na 

społecznej interakcji. Jej zdaniem wiele prac estetyki relacyjnej tworzy jedynie 

przesłodzony pozór wspólnoty, który w rzeczywistości maskuje trwające pod powierzchnią 

nierozwiązane napięcia społeczne. . w  innym tekście Bishop zauważa też, że wraz 429

z  „zwrotem społecznym” w  sztuce nastąpił „zwrot etyczny” w  krytyce artystycznej, gdzie 

dominującym kryterium oceny stało się dobroczynne oddziaływanie na uczestników 

i  poprawność etyczna procesu, zamiast jakości samego dzieła . To rodzi kolejny 430

paradoks  – niezależnie od deklaracji emancypacyjnych, sztuka partycypacyjna może 

popaść w  paternalizm. Artyści pragną „uszczęśliwiać” społeczności poprzez sztukę, ale 

czy mają do tego mandat? Bishop ostrzega, że bez refleksji krytycznej i  estetycznej 

rygoru, takie projekty mogą produkować powierzchowne rezultaty – przyjemne spotkania, 

które jednak nie kwestionują status quo i  szybko rozpływają się po zakończeniu 

finansowanego projektu. 

Jeszcze dalej idzie Gregory Sholette, analizując zjawisko sztuki zaangażowanej 

z  perspektywy politycznej ekonomii świata sztuki. Sholette wprowadza pojęcie „ciemnej 

materii”, całej rzeszy niewidzialnych praktyk artystycznych i  aktywistycznych pozosta-

 Ibid., 378-379.426

 Ibid., 379-381.427

 Claire Bishop, „Antagonism and Relational Aesthetics”, October, nr 110 (jesień 2004): 66-67.428

 Ibid., 79.429

 Claire Bishop, „The Social Turn: Collaboration and Its Discontents,” Artforum 44, nr 6 (luty 2006), dostęp 430

18 lipca 2025, https://www.artforum.com/features/the-social-turn-collaboration-and-its-discontents-173361/.
137

https://www.artforum.com/features/the-social-turn-collaboration-and-its-discontents-173361/
https://www.artforum.com/features/the-social-turn-collaboration-and-its-discontents-173361/


jących poza blaskiem instytucjonalnych gwiazd . To właśnie w  obrębie tej „ciemnej 431

materii” lokuje się większość postartystycznych, kolektywnych inicjatyw społecznych. 

Problem w  tym, że instytucje sztuki chętnie wykorzystują energię oddolnych działań, ale 

ich nie doceniają i  nie integrują na równych prawach. Sholette zauważa np., że modne 

obecnie hasła dekolonizacji i  inkluzywności często funkcjonują tylko w  granicach 

akceptowalnych dla Zachodu , co dobitnie pokazała afera wokół documenta 15 (o czym 432

niżej). w  związku zpowyższym, dominujący dyskurs artystyczny wchłania niewygodne, 

radykalne praktyki na własnych warunkach lub spycha je w  niewidoczność. Ponadto 

Sholette i  inni krytycy zwracają uwagę na ekonomiczne sprzeczności sztuki 

zaangażowanej. Artyści angażujący się w projekty społeczne często działają prekaryjnie, 

w  ramach krótkotrwałych grantów i  rezydencji, które nie rozwiązują strukturalnych 

problemów społeczności, a  jedynie je zajmują tymczasowo. Bywa, że artystyczne 

interwencje zastępują realną politykę społeczną – np. zamiast systemowych zmian 

w zaniedbanych dzielnicach, funduje się tam warsztaty artystyczne dla mieszkańców. Taka 

„kreatywna” łatka może poprawić wizerunek instytucji lub miasta, ale nie zawsze przekłada 

się na trwałą poprawę sytuacji lokalnej. Krótko mówiąc, skuteczność postartystycznych 

utopii jest ograniczona. Projekty te często działają w  wymiarze symbolicznym lub 

chwilowym, niezdolne do zmierzenia się z głębszymi strukturami ekonomii i władzy. 

Documenta 15 – studium napięć i ograniczeń 

Ilustracją omawianych paradoksów jest przykład documenta 15 w  Kassel, które celowo 

przyjęło formułę, którą z  polskiej perspektywy moglibyśmy określić jako postartystyczną. 

Dyrektorem artystycznym tej prestiżowej wystawy został po raz pierwszy kolektyw, 

indonezyjska grupa ruangrupa, która zaproponowała model oparty na lokalnej idei 

lumbung (wspólnej „stodole” na ryż, metaforze wspólnotowego gospodarowania 

zasobami) . Założenia były śmiałe – horyzontalna, egalitarna organizacja, rezygnacja 433

z  gwiazdorskiego systemu kuratorów i  artystów, włączenie kilkunastu kolektywów 

z globalnego Południa na równych prawach decyzyjnych oraz skupienie się na procesach 

i współpracy zamiast na dziełach i temacie przewodnim. Ruangrupa odrzuciła typową dla 

wielkich biennale logikę spektaklu artystycznego na rzecz wizji „100-dniowej wspólnoty”. 

 Gregory Sholette, Dark Matter: Art and Politics in the Age of Enterprise Culture (London; New York: Pluto 431

Press, 2010), 1-3.
 Ibid., 84-86.432

 Wulan Dirgantoro i Elly Kent, „We need to talk! Art, offence and politics in Documenta 15,” OnCurating, 433

issue 54, miesiąc 2022?, dostęp 21 lipca 2025, https://on‑curating.org/issue‑54‑reader/
we‑need‑to‑talk‑art‑offence‑and‑politics‑in‑documenta‑15.html.

138



Jak pisano, documenta 15 miała stać się żywym laboratorium alternatywnych form życia 

społecznego, a nie tylko wystawą sztuki . 434

Ta utopijna koncepcja napotkała jednak poważne trudności w zderzeniu z rzeczywistością. 

Już na etapie przygotowań pojawiły się konflikty polityczne – obecność palestyńskiego 

kolektywu The Question of Funding wywołała oskarżenia prawicowych mediów o rzekomy 

antysemityzm kuratorów . Choć pomówienia te zdyskredytowano, klimat podejrzliwości 435

pozostał. Krótko po otwarciu wystawy eksplodował kryzys, na jednym z  pokazywanych 

zbiorowych obrazów indonezyjskiej grupy Taring Padi dopatrzono się antysemickich 

stereotypów (karykaturalna postać Żyda z pejsami, czerwonymi oczami i kłami) . Obraz 436

ten, stworzony dwie dekady wcześniej w  innym kontekście, został natychmiast uznany 

w Niemczech za skandaliczny. Rozpętała się burza medialna i polityczna, a głos zabrała 

nawet ambasada Izraela i minister kultury Niemiec. Organizatorzy documenta, pod presją, 

zdecydowali się ocenzurować pracę (najpierw zasłonić, następnie usunąć), a ostatecznie 

dyrektorka generalna documenta ustąpiła ze stanowiska . w ten sposób ambitny projekt 437

wspólnotowy został przytłoczony przez kryzys polityczny, odsłaniając przy tym słabe 

punkty strategii postartystycznych. 

Analizy komentatorów wskazują na kilka takich słabych punktów. Przypadek obrazu Taring 

Padi ukazał brak skutecznych mechanizmów weryfikacji kulturowej i  odpowiedzialności 

w  radykalnie horyzontalnej strukturze. Jak zauważają Wulan Dirgantoro i  Elly Kent, 

ruangrupa nie wypracowała dostatecznego sposobu podziału odpowiedzialności i  ryzyka 

w  warunkach napięć właściwych kontekstowi niemieckiemu (zwłaszcza pamięci 

Holokaustu i  czułości na antysemityzm) . Lumbung zakładało współdzielenie decyzji 438

przez artystów i kolektywy, co z  jednej strony znosi tradycyjną hierarchię kurator–artysta, 

ale z  drugiej, rozmywa kontrolę i  utrudnia reagowanie na potencjalnie kontrowersyjne 

treści. w  efekcie „eksperymentalne metody [...] nie znalazły mechanizmu, by rozdzielić 

ryzyko i  odpowiedzialność” w  nowym otoczeniu kulturowym . To, co w  kontekście 439

indonezyjskim działało jako swobodna twórczość zbiorowa, w  Niemczech wymagało 

 Markiewicz, „Wspólnota prelogiczna”.434

 Dirgantoro i Kent, „We need to talk! Art, offence and politics in Documenta 15.”435

 Dirgantoro i Kent, „We need to talk! Art, offence and politics in Documenta 15.”436

 Alex Greenberger, “Documenta’s Anti-Semitism Controversy, Explained: How a German Art Show 437

Became the Year’s Most Contentious Exhibition,” ARTnews, opublikowano 22 lipca 2022, dostęp 21 lipca 
2025, https://www.artnews.com/art-news/news/what-is-documenta-15-antisemitism-
controversy-1234635001/.

 Dirgantoro i Kent, „We need to talk! Art, offence and politics in Documenta 15.”438

 Dirgantoro i Kent, „We need to talk! Art, offence and politics in Documenta 15.”439

139

https://www.artnews.com/art-news/news/what-is-documenta-15-antisemitism-controversy-1234635001/
https://www.artnews.com/art-news/news/what-is-documenta-15-antisemitism-controversy-1234635001/
https://www.artnews.com/art-news/news/what-is-documenta-15-antisemitism-controversy-1234635001/
https://www.artnews.com/art-news/news/what-is-documenta-15-antisemitism-controversy-1234635001/


świadomości innych tabu i  wrażliwości, a  tej zabrakło, bo nikt w  porę nie wychwycił 

problemu. Artyści z  Taring Padi przyznali po fakcie, że nie dyskutowano wcześniej 

o  historycznych kontekstach europejskich – „nikt nie miał tego w  pamięci” podczas 

kolektywnych spotkań. Instytucje kultury zwykle starają się minimalizować ryzyko 

wizerunkowe, tutaj jednak świadomie zawieszono typową hierarchię kontroli, co przyniosło 

„wielkie ryzyko towarzyszące wielkim korzyściom” – i  ryzyko to zmaterializowało się 

boleśnie . 440

Inny problem obnażony przez documenta 15 to zderzenie modeli odbioru sztuki. Jak 

zauważył krytyk Karol Sienkiewicz, „im bardziej aktywistyczna, skupiona na procesach 

wystawa, tym mniej nastawiona na tradycyjnego widza” . w Kassel wielu zwiedzających 441

czuło konsternację. Sale wystawowe często świeciły pustkami lub chaotycznymi śladami 

działań, które odbyły się wcześniej albo miały dopiero się odbyć . Klasyczny muzealny 442

odbiorca przyzwyczajony do oglądania obiektów czuł się zagubiony – „widz [...] dostrzeże 

raczej luki w  ekspozycji”, jeśli nie jest zaangażowany w  trwające „tu i  teraz” działania 

performatywne. Sienkiewicz przypomina, że podobne zarzuty pojawiały się dekadę 

wcześniej wobec biennale Żmijewskiego – „narzekano, że nie ma czego oglądać” . 443

Documenta 15 świadomie przyjęła formę anty-spektaklu, jednak konsekwencją było 

wykluczenie szerszej publiczności, która nie miała czasu ani kontekstu, by uczestniczyć 

w procesach. w  ten sposób utopijna wspólnota stała się nie do końca wspólna, a  raczej 

insiderska, zrozumiała głównie dla zaangażowanych kolektywów i  aktywistów. To ważne 

ograniczenie – sztuka postulująca społeczną zmianę powinna poszerzać krąg 

uczestnictwa, tymczasem zbyt radykalne odejście od tradycyjnych form może skutkować 

utratą komunikatywności. 

Przypadek documenta 15 pokazał też, jak szybko utopia zderza się z  polityką realną. 

Międzynarodowa wystawa, finansowana ze środków publicznych, nie mogła funkcjonować 

w próżni. Akcjonariusze spółki Documenta GmbH (miasto Kassel, land Hesja) w obliczu 

skandalu uruchomili mechanizmy nadzorcze, powołując specjalny panel doradczy do 

zbadania zarzutów . Miłosz Markiewicz zauważa gorzko, że reakcje te obnażyły 444

hipokryzję rzekomej otwartości Zachodu  – „zachodnia moda na dekolonizację może być 

 Dirgantoro i Kent, „We need to talk! Art, offence and politics in Documenta 15.”440

 Karol Sienkiewicz, „Smutno było to oglądać,” Dwutygodnik, 20 maja 2025, dostęp 11 sierpnia 2025, 441

https://www.dwutygodnik.com/artykul/10208-smutno-bylo-to-ogladac.html
 Sienkiewicz, „Smutno było to oglądać.”442

 Sienkiewicz, „Smutno było to oglądać.”443

 Markiewicz, „Wspólnota prelogiczna”444

140

https://www.dwutygodnik.com/artykul/10208-smutno-bylo-to-ogladac.html
https://www.dwutygodnik.com/artykul/10208-smutno-bylo-to-ogladac.html


powszechnie akceptowana jedynie na zachodnich zasadach” – pluralizm jest mile 

widziany, o  ile „dobrzy dzikusowie” mówią naszym językiem i  w wyznaczonych ramach. 

Gdy indonezyjski kolektyw wymknął się tym ramom, odpowiedzią była cenzura zamiast 

dialogu. w  rezultacie planowana „100-dniowa wspólnota” nie wytrzymała nawet stu dni. 

Projekt rozbił się o  sztywne ograniczenia instytucjonalno-polityczne świata sztuki 

zachodniej. Mimo to ruangrupa i  artyści lumbung nie załamali rąk, w  swoim manifeście 

„Jesteśmy zdenerwowani, zasmuceni, zmęczeni, zjednoczeni” deklarowali dalszą jedność 

i  brak zamiaru wycofania się. Markiewicz interpretuje to jako dowód, że „inny świat (nie 

tylko sztuki) jest możliwy – a  nawet już istnieje”, choć niełatwo go uciszyć . To 445

optymistyczne przesłanie nie zaciera jednak ogólnego wrażenia. Documenta 15 uwidocz-

niła zarówno potencjał, jak i kruchość strategii postartystycznych. z jednej strony, praktyka 

lumbung przełamała wiele schematów (decentralizacja, współpraca transkontynentalna, 

nowe formy odbioru sztuki). z drugiej pokazała, że utopijny kolektywizm natrafia na realne 

bariery kulturowe (różnice w  rozumieniu symboli), strukturalne (presja instytucji, polityki) 

i komunikacyjne (nieprzygotowanie widowni). 

Skuteczność i dalsze kierunki 

Bilans krytycznej analizy szeroko pojętych strategii postartystycznych jest złożony. 

Niewątpliwie poszerzyły one pole działania sztuki, wnosiły nową energię i zaangażowanie 

tam, gdzie tradycyjna sztuka milczała. Jednak ich skuteczność jako strategii społeczno-

politycznej w  szerszym zakresie pozostaje dyskusyjna. Podstawowa słabość polega na 

tym, że dobre intencje nie gwarantują pozytywnych efektów – artystyczny aktywizm może 

przynieść zarówno emancypację, jak i opresję. Jak pisze Majewska, „sztuka deklarująca 

się jako ‘polityczna’ może przynieść, w efekcie, zwiększenie emancypacji albo zwiększenie 

opresji, dokładnie tak samo, jak sztuka, która rezygnuje z  jakiejkolwiek politycznej 

afilacji” . o  wartości projektu decydują realne działania i  konsekwencje, a  nie same 446

założenia. Analizowane pułapki, jak np. reprodukcja przywilejów, instrumentalizacja, 

utopijna naiwność, brak konfliktu, efemeryczność rezultatów, każą ostrożnie oceniać 

wydolność postsztuki w  roli skutecznego aktywizmu. Często projekty te operują w  skali 

mikro albo symbolicznej, trudno im wpłynąć na systemowe zmiany (co skrytykowali 

np.  Bishop i  Sholette). z  drugiej strony, nie można odmówić im pewnych sukcesów – 

budowania tymczasowych wspólnot, nagłaśniania spraw marginalizowanych społeczności, 

 Markiewicz, „Wspólnota prelogiczna”445

 Majewska, Skuteczność sztuki, 238.446

141



testowania alternatywnych modeli współdziałania. Być może ich najbardziej wartościowym 

aspektem jest właśnie tworzenie przestrzeni wyobraźni politycznej i  pokazywanie, że 

możliwe są inne formy relacji społecznych, choćby na małą skalę. 

Mimo przedstawionych ograniczeń i  krytycznych diagnoz strategii postartystycznych, 

byłoby zdecydowanie przedwczesne poddawanie negacji narzędzi, które postsztuka 

dostarcza. Należy podkreślić, że jest to nadal obszar niezwykle żywych eksperymentów 

społecznych i  politycznych, które choć nierzadko zawodzą, dostarczają kluczowych 

doświadczeń i  refleksji. Każde z  działań, nawet to pozornie nieudane, jest istotnym 

materiałem badawczym, umożliwiającym wyciągnięcie wniosków, pogłębienie 

świadomości metodologicznej i  teoretycznej, a  także uniknięcie błędów w  przyszłości. 

Praktyki postartystyczne, mimo pułapek instrumentalizacji, reprodukcji przywilejów czy 

powierzchownej partycypacji, wciąż pozostają jedną z  najbardziej obiecujących dróg 

poszukiwania alternatywnych form działania w  przestrzeni społecznej. Dowodzą tego 

także drobne, lecz znaczące sukcesy, takie jak kampania językowa Yulii Krivitch, dzięki 

której w  polskiej przestrzeni medialnej udało się zmienić dominujący dyskurs z  „na 

Ukrainie” na „w Ukrainie”. Ten przykład pokazuje, że cierpliwe, konsekwentne, a zarazem 

refleksyjne podejmowanie kolejnych prób może prowadzić do realnych zmian 

społecznych. Postsztuka pozostaje zatem nie tylko przestrzenią krytyki, lecz przede 

wszystkim potencjalnym narzędziem realnego oddziaływania, którego wartość 

i  efektywność mogą być w  pełni zbadane tylko poprzez dalszą praktykę, analizę 

i gotowość do nauki na własnych błędach. 

Rozważania te stanowią punkt wyjścia do kolejnego rozdziału, w którym teoria zderzy się 

z długoterminową praktyką w konkretnym miejscu. Opolno-Zdrój, niewielka miejscowość, 

gdzie tradycyjne działania aktywistyczne zawiodły, stanie się studium przypadku 

zastosowania strategii postartystycznych. Czy kolektywne działania artystyczne mogą 

przynieść realną zmianę tam, gdzie wcześniejsze formy aktywizmu okazały się 

bezskuteczne? Analiza doświadczeń Opolna-Zdroju pozwoli zweryfikować w  praktyce 

napięcia i  ograniczenia opisane powyżej, pogłębiając krytyczną ocenę potencjału 

postsztuki w przestrzeni społecznej.  

142



Rozdział 4: Opolno-Zdrój jako studium 
przypadku 

4.1 Kontekst geograficzny i historyczny Opolna-Zdroju 

Opolno-Zdrój stanowi modelowy przykład przestrzeni, w  której uwidaczniają się jak 

w soczewce wszystkie problemy epoki antropocenu. Ta niewielka miejscowość w gminie 

Bogatynia, położona w tzw. Worku Turoszowskim, w bezpośrednim sąsiedztwie rozległego 

wyrobiska Kopalni Węgla Brunatnego Turów od dekad doświadcza drastycznych skutków 

intensywnej eksploatacji surowców naturalnych . Długotrwała eksploatacja węgla 447

w  okolicznej odkrywce stała się przyczyną powstania głębokiego, sięgającego trzystu 

metrów w głąb, wyrobiska oraz wysokiej hałdy płonnego urobku o wysokości bezwzględnej 

469 m n.p.m. . Tego typu działalność górnicza doprowadziła nie tylko do dewastacji 448

krajobrazu, ale także do nieodwracalnych zmian hydrologicznych, w tym zaniku lokalnych 

wód zdrojowych . Już organizatorzy pleneru w 1971 r. trafnie zauważyli, że „styka się tu 449

natura w  stanie zbliżonym do pierwotnego z  nową naturą powstałą w  wyniku 

przemysłowo-technicznej działalności człowieka”, a  wskutek eksploatacji człowiek 

„zniszczył całkowicie pierwotny charakter krajobrazu” . 450

Zanim jednak intensywne wydobycie węgla zdominowało okolicę, Opolno-Zdrój posiadało 

odmienną tożsamość uzdrowiskową i kulturalną. Odkrycie leczniczych źródeł w 1836 roku 

zapoczątkowało rozwój kurortu; w  drugiej połowie XIX wieku powstały liczne zakłady 

kąpielowe, domy zdrojowe i pensjonaty oferujące kąpiele borowinowe, a u progu XX wieku 

rocznie przyjeżdżało tu około tysiąca kuracjuszy z  Saksonii, Śląska i  Czech. U szczytu 

 PGE GiEK SA, Oddział Kopalnia Węgla Brunatnego Turów, „Historia,” dostęp 7 czerwca 2025, https://447

kwbturow.pgegiek.pl/o-oddziale/historia.
 Polska-org.pl, „Zwałowisko zewnętrzne KWB Turów (nieczynne),” dostęp 7 czerwca 2025, https://polska-448

org.pl/9767357,Bogatynia,Zwalowisko_zewnetrzne_KWB_Turow_nieczynne.html.
 Albert Bystroński, Zapomniane dawne uzdrowisko Opolno Zdrój umiera. Mieszkańcy czekają, co dalej, 449

TVP Wrocław, dostęp 7 sierpnia 2025, https://wroclaw.tvp.pl/83535156/zapomniane-dawne-uzdrowisko-
opolno-zdroj-umiera-mieszkancy-czekaja-co-dalej

 Piotr Policht, Ziemia odzyskiwana. o plenerze Ziemia Zgorzelecka, Culture.pl, dostęp 7 czerwca 2025, 450

https://culture.pl/pl/artykul/ziemia‑odzyskiwana‑o‑plenerze‑ziemia‑zgorzelecka
143

https://kwbturow.pgegiek.pl/o-oddziale/historia
https://kwbturow.pgegiek.pl/o-oddziale/historia
https://kwbturow.pgegiek.pl/o-oddziale/historia
https://culture.pl/pl/artykul/ziemia%25E2%2580%2591odzyskiwana%25E2%2580%2591o%25E2%2580%2591plenerze%25E2%2580%2591ziemia%25E2%2580%2591zgorzelecka
https://culture.pl/pl/artykul/ziemia%25E2%2580%2591odzyskiwana%25E2%2580%2591o%25E2%2580%2591plenerze%25E2%2580%2591ziemia%25E2%2580%2591zgorzelecka
https://wroclaw.tvp.pl/83535156/zapomniane-dawne-uzdrowisko-opolno-zdroj-umiera-mieszkancy-czekaja-co-dalej
https://wroclaw.tvp.pl/83535156/zapomniane-dawne-uzdrowisko-opolno-zdroj-umiera-mieszkancy-czekaja-co-dalej
https://wroclaw.tvp.pl/83535156/zapomniane-dawne-uzdrowisko-opolno-zdroj-umiera-mieszkancy-czekaja-co-dalej
https://wroclaw.tvp.pl/83535156/zapomniane-dawne-uzdrowisko-opolno-zdroj-umiera-mieszkancy-czekaja-co-dalej
https://polska-org.pl/9767357,Bogatynia,Zwalowisko_zewnetrzne_KWB_Turow_nieczynne.html
https://polska-org.pl/9767357,Bogatynia,Zwalowisko_zewnetrzne_KWB_Turow_nieczynne.html
https://polska-org.pl/9767357,Bogatynia,Zwalowisko_zewnetrzne_KWB_Turow_nieczynne.html


rozkwitu Opolno, wówczas pruskie Bad Oppelsdorf, nazywano „saskimi Cieplicami” na 

cześć znanego, śląskiego zdroju . Ta bogata tradycja uzdrowiskowa pozostawiła po 451

sobie cenne dziedzictwo architektoniczne, które przetrwało mimo powojennej zapaści. 

Po 1945 roku, w  przeciwieństwie do innych sudeckich uzdrowisk, Opolno-Zdrój nie 

wznowiło działalności leczniczej – jego losy zdeterminowało gwałtowne uprzemysłowienie 

regionu. w 1958  roku zapadła decyzja o budowie kombinatu górniczo-energetycznego 452

Turów, co przyniosło głęboką degradację środowiska i  stopniowy upadek miejscowości. 

Ekspansja wyrobiska doprowadziła do przeobrażenia regionu w monstrualnych rozmiarów 

krater. Przez kolejne lata zdegradowane miasteczko stopniowo traciło swoje walory – 

z  jednej strony się wyludniało, z  drugiej, stare łaźnie przerabiano na mieszkania 

komunalne. Współcześnie Opolno-Zdrój można określić mianem zapomnianej przez świat 

miejscowości, przed którą jawią się dwa scenariusze. Dalsza działalność Kopalni Węgla 

Brunatnego Turów może spowodować pochłonięcie wsi przez dziurę, jednak w przypadku 

ograniczenia wydobycia i  idącej za tym transformacji energetycznej, ma szansę stać się 

„perłą architektury uzdrowiskowej” . 453

Właśnie w  tym miejscu o  podwójnej, przemysłowej i  uzdrowiskowej, tożsamości na 

początku lat 70. XX wieku pojawiły się nowatorskie próby połączenia sztuki, nauki 

i  ekologii. w  lipcu 1971 roku w  Opolnie-Zdroju odbył się pionierski plener 

interdyscyplinarny „Ziemia Zgorzelecka ’71”, który zgromadził artystów, naukowców 

i teoretyków sztuki (w tym Jerzego Ludwińskiego) pod hasłem „Nauka i sztuka w procesie 

ochrony naturalnego środowiska człowieka” . Plener ten zapoczątkował w Polsce dialog 454

między sztuką, nauką a ekologią, antycypując wiele późniejszych działań z obszaru sztuki 

środowiskowej. Niniejszy rozdział podejmuje analizę tego fenomenu, ukazując, jak na 

przykładzie Opolna-Zdroju humanistyczno-artystyczna refleksja odpowiadała na wyzwania 

przemian środowiskowych w dobie antropocenu. 

 Justyna Orlik „Saskie Cieplice. Kuracjusze przyjeżdżali z całego kraju do Opolno‑Zdrój,” Naszemiasto.pl 451

– Jelenia Góra, dostęp 7 czerwca 2025, https://jeleniagora.naszemiasto.pl/saskie-cieplice-kuracjusze-
przyjezdzali-z-calego-kraju-do/ar/c1-8607363.

 PGE GiEK – Oddział KWB Turów, „Historia.”452

 Klaudia Urban, „Kopalnia pochłonie dawne uzdrowisko. Żyją na walizkach od 40 lat,” Smoglab, 15 lutego 453

2025, dostęp 7 czerwca 2025. https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonie-dawne-uzdrowisko-zyja-na-walizkach-
od-40-lat/.

 Policht, Ziemia odzyskiwana.454

144

https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonie-dawne-uzdrowisko-zyja-na-walizkach-od-40-lat/
https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonie-dawne-uzdrowisko-zyja-na-walizkach-od-40-lat/
https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonie-dawne-uzdrowisko-zyja-na-walizkach-od-40-lat/


4.2 Degradacja środowiskowa i lokalne wyzwania 

społeczne 

Turów, kompleks odkrywkowej kopalni węgla brunatnego i  elektrowni, odcisnął ogromne 

piętno na środowisku i  społecznościach Kotliny Turoszowskiej. Przez ponad pół wieku 

intensywna eksploatacja węgla spowodowała rozległe szkody ekologiczne i  niemal 

całkowitą zagładę miejscowości Opolno-Zdrój. Dawne uzdrowisko, słynące niegdyś z wód 

mineralnych, utraciło swoją tożsamość już pod koniec lat 50. XX w. w wyniku poszerzania 

wyrobiska kopalni, kiedy zanikły źródła wód leczniczych . Osuszeniu zasobów wodnych 455

towarzyszyła postępująca degradacja krajobrazu. Kopalnia przekształciła okolicę 

w  księżycowy pejzaż hałd i  wyrobisk, pochłaniając doliny potoków i  pola uprawne. 

Spokojny niegdyś zakątek zmienił się nieodwracalnie – środowisko zostało w  brutalny 

sposób przekształcone przez człowieka. Uciążliwości takie jak ciągły hałas maszyn, 

zapylenie powietrza czy wibracje gruntu stały się codziennością mieszkańców 

sąsiadujących z  odkrywką i  ogromną elektrownią Turów, a  długotrwała susza 

hydrogeologiczna w  rejonie uważana jest za skutek leju depresyjnego  będącego 456

efektem działalności kopalni. Co więcej, ekspansji górnictwa towarzyszą również problemy 

geotechniczne. Przykładowo, planowano zasypać wyrobiskiem tereny przygraniczne, lecz 

plany te ograniczyło zagrożenie osuwiskowe. Po tym jak wysiedlono rejon wsi Wigancice 

Żytawskie , ponieważ miał zostać zasypany hałdą zewnętrzną kopalni, odstąpiono od 457

tego zamiaru ze względu na możliwość osuwania się ziemi na część czeską . 458

Konsekwencje działalności kopalni Turów okazały się katastrofalne dla lokalnych 

społeczności. Wraz z  poszerzaniem odkrywki wysiedlano całe wsie – sąsiednie 

miejscowości były likwidowane jedna po drugiej. z  mapy zniknęły m.in. Rybarzowice, 

 Grażyna Kodym-Kozaczko i Mieczysław Kozaczko, „Opolno-Zdrój – problemy rewitalizacji,” Zeszyty 455

Naukowe Politechniki Poznańskiej 17 (2023): 242, doi:10.21008/j.2658-2619.2023.17.14.
 „Lej depresji,” Ekologia.pl, sekcja Wiedza → Encyklopedia, dostęp 8 czerwca 2025, https://456

www.ekologia.pl/slownik/lej-depresji/.
 Stowarzyszenie Dom Kołodzieja, „Wigancice Żytawskie,” Dom Kołodzieja, dostęp 8 czerwca 2025, 457

https://domkolodzieja.pl/kraina-domow-przyslupowych/wigancice.
 jk, „Mieli je zasypać, ale zmienili plany. Po ćwierć wieku na mapy wracają Wigancice Żytawskie,” Radio 458

Wrocław, 21 sierpnia 2019, dostęp 8 czerwca 2025. https://www.radiowroclaw.pl/articles/view/89339/Mieli-je-
zasypac-ale-zmienili-plany-Po-cwierc-wieku-na-mapy-wracaja-Wigancice-Zytawskie.

145

https://domkolodzieja.pl/kraina-domow-przyslupowych/wigancice
https://domkolodzieja.pl/kraina-domow-przyslupowych/wigancice
https://www.ekologia.pl/slownik/lej-depresji/
https://www.ekologia.pl/slownik/lej-depresji/
https://www.radiowroclaw.pl/articles/view/89339/Mieli-je-zasypac-ale-zmienili-plany-Po-cwierc-wieku-na-mapy-wracaja-Wigancice-Zytawskie
https://www.radiowroclaw.pl/articles/view/89339/Mieli-je-zasypac-ale-zmienili-plany-Po-cwierc-wieku-na-mapy-wracaja-Wigancice-Zytawskie
https://www.radiowroclaw.pl/articles/view/89339/Mieli-je-zasypac-ale-zmienili-plany-Po-cwierc-wieku-na-mapy-wracaja-Wigancice-Zytawskie
https://www.radiowroclaw.pl/articles/view/89339/Mieli-je-zasypac-ale-zmienili-plany-Po-cwierc-wieku-na-mapy-wracaja-Wigancice-Zytawskie


Biedrzychowice Górne, Pasternik, Gościszów, których obszary zostały wchłonięte przez 

kopalnię. czy wyżej wspomnianych Wigancice Żytawskie . Los tej ostatniej wsi obrazuje 459

skalę przymusowych migracji i utraty lokalnej tożsamości: w 1999 roku wszystkie budynki 

we wsi zostały zburzone, a  mieszkańcy przeniesieni. Ludność Wigancic, podobnie jak 

mieszkańcy innych likwidowanych wsi, doświadczyła dramatycznego wykorzenienia – 

utraty domów, wielopokoleniowego dorobku i  więzi z  miejscem . Opolno-Zdrój również 460

wykupywana jest przez PGE etapami; miejscowość skurczyła się do kilku ulic, a  wiele 

zabytkowych obiektów uzdrowiskowych popadło w  ruinę. Co gorsza, w  dokumentach 

planistycznych jeszcze do niedawna przewidywano dalszą ekspansję wyrobiska aż po 

centrum Opolna, łącznie z  historycznym zespołem zdrojowym i  szkołą, co byłby 

definitywnym kresem miejscowości . Taki scenariusz oznacza też blokadę środków 461

pomocowych. Powiat zgorzelecki, planując wydobycie węgla brunatnego do 2044 roku, 

wykluczył się z dostępu do funduszy na sprawiedliwą transformację (ok. 1 mld zł dotacji), 

które UE uzależnia od planowanych terminów odchodzenia od węgla . Dodatkowo, na 462

początku 2021 roku wybuchł spór między Polską a  Czechami dotyczący kopalni, której 

działalność miała powodować drastyczne obniżenie poziomu wód gruntowych po czeskiej 

stronie granicy. Czechy złożyły pozew do Trybunału Sprawiedliwości UE, zarzucając 

Polsce naruszenie unijnych przepisów, brak konsultacji międzynarodowych oraz brak 

dokumentacji środowiskowej. Komisja Europejska poparła pozew, a  TSUE nałożył na 

Polskę karę 500 tys. euro dziennie za niezaprzestanie wydobycia. Decyzja Trybunału 

spotkała się z krytyką polskiego rządu i protestami ze strony związków zawodowych oraz 

Polskiej Grupy Energetycznej. Konflikt zakończył się dopiero w  lutym 2022 roku ugodą, 

w  której Polska zobowiązała się do wypłaty odszkodowań i  wdrożenia działań 

ochronnych . 463

Mieszkańcy od lat żyją więc w cieniu kopalni, niepewni swojej przyszłości. Ten specyficzny 

stan pomiędzy byciem a nie byciem stawia ich w trudnej pozycji. Część z nich chciałaby 

 Justyna Orlik, „Wchłonięte przez kopalnię: Biedrzychowice Górne i…”, Naszemiasto.pl – Bogatynia, 459

dostęp 8 czerwca  2025, https://bogatynia.naszemiasto.pl/wchloniete-przez-kopalnie-biedrzychowice-gorne-i/
ar/c7-8441167.

 Klaudia Urban, „Kopalnia pochłonęła ich wioskę. Teraz walczą, by ją przywrócić,” SmogLab, dostęp 7 460

czerwca 2025, https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonela-ich-wioske-teraz-walcza-by-ja-przywrocic/
 Milan Starec, „Zanim umilkną dzwony,” w 3 km od Beznadziei, (Uhelná: Stowarzyszenie Sąsiedzkie 461

Uhelná, 2023) 159.
 Karolina Kijek, „Region kopalni Turów stracił miliard złotych z UE na transformację. To porażka rządu 462

PiS,” Gazeta Wyborcza Wrocław, 8 grudnia 2022, dostęp 7 czerwca 2025, https://wroclaw.wyborcza.pl/
wroclaw/7,35771,29234391,ponad-miliard-zlotych-przeszlo-kolo-nosa-region-kopalni-turow.html.

 Demagog, “Kopalnia Turów: wyjaśniamy sytuację po decyzji TSUE,” Demagog: Analizy i Raporty, 26 463

maja 2021, dostęp 8 czerwca 2025, https://demagog.org.pl/analizy_i_raporty/kopalnia-turow-wyjasniamy-
sytuacje-po-decyzji-tsue/.

146

https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonela-ich-wioske-teraz-walcza-by-ja-przywrocic/
https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonela-ich-wioske-teraz-walcza-by-ja-przywrocic/
https://wroclaw.wyborcza.pl/wroclaw/7,35771,29234391,ponad-miliard-zlotych-przeszlo-kolo-nosa-region-kopalni-turow.html
https://wroclaw.wyborcza.pl/wroclaw/7,35771,29234391,ponad-miliard-zlotych-przeszlo-kolo-nosa-region-kopalni-turow.html
https://wroclaw.wyborcza.pl/wroclaw/7,35771,29234391,ponad-miliard-zlotych-przeszlo-kolo-nosa-region-kopalni-turow.html
https://wroclaw.wyborcza.pl/wroclaw/7,35771,29234391,ponad-miliard-zlotych-przeszlo-kolo-nosa-region-kopalni-turow.html
https://bogatynia.naszemiasto.pl/wchloniete-przez-kopalnie-biedrzychowice-gorne-i/ar/c7-8441167
https://bogatynia.naszemiasto.pl/wchloniete-przez-kopalnie-biedrzychowice-gorne-i/ar/c7-8441167


opuścić to miejsce jak najszybciej, czeka jednak na ofertę wykupu z kopalni, podczas gdy 

inni chcieliby obronić dziedzictwo tego miejsca przed zniszczeniem i  zapomnieniem. 

Dawne uzdrowisko, przez wciąż niejasny status, powoli traci swój unikatowy charakter. 

Opolno, niegdyś tętniące życiem kuracjuszy, dziś zagrożone jest dalszą likwidacją . 464

Nastrojów nie poprawiają wspomnienia po innych wsiach wokół Bogatyni, które zostały już 

wcześniej wysiedlone, pozostawiając po sobie silne emocje naznaczone poczuciem straty, 

wywłaszczenia i  wykorzenienia. Te „wsie-widma”, istniejące już tylko we wspomnieniach 

przesiedlonych mieszkańców i  ich potomków , są dowodem zerwania ciągłości 465

kulturowej i dewastacji dziedzictwa lokalnego przez przemysłowe megaprojekty. 

4.3 Historia interwencji artystycznych w Opolnie 

Wobec tak głębokiego kryzysu środowiskowego i  społecznego, w  regionie z  czasem 

narodziły się oddolne inicjatywy mieszkańców, aktywistów i  naukowców, dążące do 

ochrony pozostałego dziedzictwa i  zahamowania degradacji. Już w  1971 r. poddano 

krytyce działalność kopalni podczas pionierskiego ekologicznego pleneru artystycznego 

z udziałem artystów, naukowców, władz kopalni i górników, sygnalizując potrzebę ochrony 

tutejszej przyrody i  kultury. Pół wieku później ta idea powróciła. w  2021 r. odbył się 

artystyczny plener „Opolno 2071”, podczas którego lokalni działacze, artyści i  eksperci 

wspólnie nakreślili strategie przeciwdziałania upadkowi społeczno-ekonomicznemu 

i ekologicznemu gminy . 466

Plener „Ziemia Zgorzelecka” (1971) 

Historycznym przykładem artystycznej interwencji w  Opolnie-Zdroju był plener „Ziemia 

Zgorzelecka 1971: Nauka i  sztuka w  procesie ochrony naturalnego środowiska 

człowieka” , zorganizowany w  lipcu 1971 roku. w  realiach Polskiej Rzeczpospolitej 467

Ludowej było to wydarzenie wyjątkowe – pierwszy w  historii polskiej sztuki plener 

artystyczny w całości poświęcony problematyce ekologicznej. Jego inicjatorami byli krytyk 

i  teoretyk Jerzy Ludwiński oraz artyści Jan Chwałczyk i  Antoni Dzieduszycki, związani 

 Kodym-Kozaczko, Kozaczko, „Opolno-Zdrój – problemy rewitalizacji”, 240.464

 Katarzyna Majbroda, „A ghost village. Spatial cleansing in Wigancice-Żytawskie in the landscape of the 465

Turów mining and power complex, Lower Silesia,” Lud 106 (2022): 262.
 Jakub Depczyński, „OPOLNO 2071,” dostęp 7 sierpnia 2025, Królikokaczki.pl (archiwum 466

postartystyczne), https://krolikokaczki.pl/opolno-2071/
 Policht, Ziemia odzyskiwana.467

147

https://krolikokaczki.pl/opolno-2071/
https://krolikokaczki.pl/opolno-2071/


z wrocławską neoawangardą . Plener łączył siły sztuki i nauki, odpowiadając na rodzący 468

się dyskurs ekologiczny i stanowił wyraźną korektę dotychczasowej postawy świata sztuki 

wobec przemysłu. Wcześniejsze plenery nurtu artystyczno-przemysłowego (jak Biennale 

Form Przestrzennych w  Elblągu 1965) opierały się na symbiozie z  zakładami 

przemysłowymi, które dostarczały materiałów i patronatu, podczas gdy artyści przymykali 

oko na szkody środowiskowe. Plener w Opolnie-Zdroju zerwał z tą zależnością i zamiast 

fetyszyzować postęp techniczny, postawił pytania o koszt środowiskowy uprzemysłowienia 

i skierował sztukę na tory krytyki ekologicznej . 469

Zasadnicze znaczenie Opolna 1971 polegało na tym, że artyści po raz pierwszy tak 

otwarcie zaangażowali się w  problem ochrony natury, stanowiąc awangardę wśród 

światowych tendencji (konferencja Sztokholm 1972, raport Klubu Rzymskiego)  470

w  realiach „Żelaznej Kurtyny”, gdzie oficjalna polityka traktowała środowisko utylitarnie. 

w  efekcie plener stał się symbolicznym momentem założycielskim polskiej sztuki 

ekologicznej, pomimo faktu, że przez lata popadł w  zapomnienie, ustępując sławą 

cyklicznym imprezom (Złote Grono w  Zielonej Górze, Osieki, Elbląg) . Dopiero po 471

dekadach doceniono jego wpływ – kuratorka Sylwia Serafinowicz przypomniała to 

wydarzenie na wystawie Ziemia (Muzeum Współczesne Wrocław, 2015) , zaś w  50. 472

rocznicę ponownie podjęto idee organizacji wydarzeń artystycznych w Opolnie . Pomimo 473

jednostkowego charakteru, Opolno 1971 odcisnęło trwałe piętno: już w  następnym roku 

plener w  Osiekach 1972 odbył się pod bliźniaczym hasłem łączącym sztukę i  naukę 

w obronie środowiska. Można zatem powiedzieć, że „Ziemia Zgorzelecka 1971” dla sztuki 

ekologicznej stała się tym, czym sympozjum Wrocław ’70 był dla sztuki konceptualnej  – 474

katalizatorem nowego kierunku. 

 Policht, Ziemia odzyskiwana.468

 Policht, Ziemia odzyskiwana.469

 Donella Meadows, Dennis Meadows i inni, Granice wzrostu (Warszawa: Państwowe Wydawnictwo 470

Ekonomiczne, 1973)
 Magdalena Worłowska, „Sztuka zaangażowana ekologicznie na sympozjach i plenerach na Ziemiach 471

Zachodnich i Północnych w latach 60. i 70. (Opolno, Osieki, Zielona Góra),” Pamiętnik Sztuk Pięknych, nr 11 
(Warszawa 2016): 221.

 Sylwia Serafinowicz, Ziemia, wystawa zbiorowa, kur. Sylwia Serafinowicz, Muzeum Współczesne 472

Wrocław, Wrocław, 20 lutego–4 maja 2015, dostęp 18 czerwca 2025, https://muzeumwspolczesne.pl/
wystawy/ziemia/.

 Hanna Schudy, „Turów 2071, czyli o potędze wyobraźni,” Kultura Liberalna, dostęp 18 czerwca 2025; 473

https://kulturaliberalna.pl/2021/08/02/turow-2071-czyli-o-potedze-wyobrazni/
 Piotr Lisowski, Sympozjum Plastyczne Wrocław ’70: Historia, [strona internetowa], dostęp 18 sierpnia 474

2025, https://www.sympozjum7020.pl/sympozjum-plastyczne-wroclaw-70-historia.
148

https://muzeumwspolczesne.pl/wystawy/ziemia/
https://muzeumwspolczesne.pl/wystawy/ziemia/
https://muzeumwspolczesne.pl/wystawy/ziemia/
https://www.sympozjum7020.pl/sympozjum-plastyczne-wroclaw-70-historia
https://www.sympozjum7020.pl/sympozjum-plastyczne-wroclaw-70-historia
https://kulturaliberalna.pl/2021/08/02/turow-2071-czyli-o-potedze-wyobrazni/


Przebieg i  formuła pleneru były także nowatorskie. w  wydarzeniu wzięli udział czołowi 

przedstawiciele awangardy, m.in. Wanda Gołkowska, Andrzej Matuszewski, Ludmiła 

Popiel, Jerzy Fedorowicz, Konrad Jarodzki, Natalia LL (Lach-Lachowicz), Antoni 

Dzieduszycki, a także naukowcy różnych dziedzin oraz zaproszeni reprezentanci lokalnej 

społeczności (mieszkańcy Opolna, górnicy, dyrekcja kopalni) . Program obejmował 475

zarówno realizacje artystyczne w terenie, jak i sympozjum interdyscyplinarne. Co istotne, 

naukowcy oraz przedstawiciele kopalni nie pozostawali w kontrze do artystów, lecz brali 

udział w  dyskusjach o  skali degradacji i  możliwych zmianach. Sam dyrektor elektrowni 

Turów, inż. Eugeniusz Mróz, wygłosił odczyt „Ochrona środowiska naturalnego w obrębie 

zakładów przemysłowych, z uwzględnieniem terenów rekreacyjnych” , co sugeruje próbę 476

wpisania się władz w  język ochrony przyrody, choćby deklaratywnie. Plener pełnił więc 

także rolę platformy dialogu między artystami, nauką a  lokalnymi decydentami. Było to 

unikatowe osiągnięcie w  realiach PRL, gdzie ekologiczna krytyka przemysłu nie miała 

łatwej drogi. Mimo wystąpień krytycznych wobec industrializacji , wydarzenie odbyło się 477

bez ingerencji cenzury; możliwe, że władze traktowały je jako nieszkodliwy eksperyment 

artystyczny na prowincji lub formę legitymizacji kulturalnej na terenach przyłączonych po 

1945 roku . z  perspektywy uczestników była to jednak świadoma próba powiedzenia 478

„sprawdzam” wizji postępu. Artystyczny głos sprzeciwu wobec dewastacji środowiska, jaki 

dokonywał się w imię rozwoju. 

Wszystkie działania łączyło konceptualne podejście w którym ważniejsza od materialnego 

„dzieła” była idea, proces i  kontekst. Artyści zebrani na plenerze swoimi działaniami 

krytykowali wpływ przemysłu na środowisko, tworząc wizje empatycznych relacji z naturą. 

Konrad Jarodzki i  Ludmiła Popiel zaznaczali skalę ingerencji w  krajobraz, tworząc 

symboliczne interwencje z  użyciem taśmy i  nici. Andrzej Matuszewski odwołał się do 

głębokiego czasu geologicznego, a  Wanda Gołkowska, czy Jerzy Rosołowicz poruszali 

tematy nadprodukcji i  obecności bytów pozaludzkich . Plener mimo działań nie 479

pozostawił po sobie tradycyjnych eksponatów, a  jedynie skromną dokumentację 

fotograficzną i tekstową. w tym sensie był efemeryczny, co zresztą odpowiadało przesłaniu 

o  powstrzymaniu nadprodukcji obiektów. Dokumentacja, tj. zdjęcia Natalii LL, notatki, 

 Krukowska, Rzerzycha-Myśliwy, Odkrywki.475

 Policht, Ziemia odzyskiwana.476

 Jakub Depczyński, „Na krawędzi odkrywki. Praktyki postartystyczne i zaangażowanie klimatyczne na 477

plenerach w Opolnie‑Zdroju,” Czas Kultury, nr 1 (2024): 179
 Policht, Ziemia odzyskiwana.478

Jakub Depczyński i Bogna Stefańska, „Mniej znaczy dość. Kultura umiaru na konceptualnych plenerach 479

artystycznych w Polsce lat siedemdziesiątych,” Kultura Współczesna 1(117) (2022): 117.
149



manifesty, stała się jedynym śladem, a  zarazem świadectwem nowej świadomości 

ekologicznej w sztuce. 

Reakcje odbiorców i  władz lokalnych na plener 1971 były umiarkowane. Lokalne 

społeczeństwo, mieszkańcy Opolna i okoliczni górnicy, z pewnością z zainteresowaniem 

obserwowali działania artystów, tym bardziej że część wydarzeń odbywała się publicznie 

(np. dyskusje, prezentacje przy kopalni). Udział niektórych mieszkańców w  sympozjum 

sugeruje, że plener nie był całkowicie odizolowany od społecznego odbioru. Mimo to 

w  prasie ogólnopolskiej wydarzenie przeszło raczej bez echa – ówczesny dyskurs 

publiczny nie był gotowy na ekologię w  sztuce. Wzmianki pojawiły się głównie 

w  środowiskowych periodykach artystycznych i  lokalnej prasie kulturalnej (np. Melania 

Grudniewska pisała o  plenerze w  „Głosie Koszalińskim”) . Władze partyjne nie 480

oprotestowały pleneru, być może widząc w  nim nieszkodliwą „sztukę nowomodną” lub 

uznając, że udział dyrekcji kopalni zabezpiecza ich interes. Niemniej, trudno mówić 

o  jakiejkolwiek sprawczości – kopalnia Turów kontynuowała ekspansję, a  kolejne wsie 

wokół niej w następnych dekadach dalej traciły obszary i wyludniały się przez działalność 

górniczą. z perspektywy czasu plener 1971 jawi się więc jako głos wołającego na pustyni, 

choć był ważnym sygnałem ostrzegawczym, który wyprzedził swoją epokę. Idea 

połączenia sztuki, nauki i  aktywizmu ekologicznego nie zakorzeniła się od razu, ale 

pozostała w pamięci uczestników i archiwach. 

„Ziemia Zgorzelecka 1971” była wydarzeniem pionierskim o  unikalnym charakterze. 

Wprowadziła do polskiej sztuki temat antropopresji – wpływu człowieka na środowisko – 

i wskazała, że artysta może stać się krytycznym obserwatorem procesów cywilizacyjnych. 

Plener położył podwaliny pod późniejsze formy sztuki zaangażowanej ekologicznie oraz 

interdyscyplinarne współdziałanie twórców ze specjalistami innych dziedzin. Jego 

dziedzictwo, choć zapomniane na lata, przetrwało w  ideach. Po pół wieku następne 

pokolenie twórców powróciło do Opolna-Zdroju, by kontynuować tę refleksję w  nowych 

realiach, już nie pod dyktatem jednej ideologii, lecz w  dobie globalnego kryzysu 

klimatycznego i poszukiwania sprawiedliwej transformacji energetycznej.  

Reaktywacja: „Opolno 2071” i współczesne działania (2021–2024) 

Po upływie pięciu dekad od historycznego pleneru, Opolno-Zdrój ponownie stało się 

przestrzenią artystyczno-społecznej interwencji. w  2021 roku, dokładnie w  50. rocznicę 

  Melania Grudniewska, „Sztuka-to wszystko”, Głos Koszaliński, 253 (9 września 1972).480

150



wydarzeń z  1971, zainicjowano między innymi projektami rocznicowymi „Opolno 2071”, 

nawiązujący nazwą do dawnego „Ziemia Zgorzelecka” i  wybiegający myślą o  kolejne 

półwiecze . Impulsem do reaktywacji była współpraca Biura Usług Postartystycznych 481

(BUP), nieformalnej inicjatywy artystyczno-aktywistycznej działającej w  strukturach 

Fundacji Bęc Zmiana, z  lokalną liderką społeczności Anną Wilczyńską. To właśnie 

Wilczyńska (ówczesna sołtyska Opolna-Zdroju), wraz z  ekologiczno-społecznym 

stowarzyszeniem Eko-Unia, zaprosiła artystów z  BUP, by spróbowali „zrekonstruować” 

historyczny plener w kontekście obecnej sytuacji miejscowości . Był początek 2021 roku, 482

gdy konflikt wokół kopalni Turów przybrał na sile – rząd Czech zaskarżył przedłużenie 

koncesji kopalni na wydobycie węgla do 2044 r. do Trybunału Sprawiedliwości UE, 

z powodu zanikających wód gruntowych po stronie Czeskiej. Choć temat Turowa stał się 

głośny międzynarodowo, lokalna społeczność czuła się bezradna i  pomijana. w  tych 

okolicznościach powrót do idei sprzed 50 lat zyskał szczególną wymowę. Miał 

przypomnieć pionierską krytykę industrializacji z  1971 r., a  zarazem odnieść ją do 

aktualnego kryzysu ekologicznego i społecznego . 483

Latem 2021 do Opolna-Zdroju przybyła grupa kilkunastu artystek i  artystów, badaczek 

i  aktywistów związanych z  Biurem Usług Postartystycznych . w  dniach 6–8 sierpnia 484

zrealizowali oni plener artystyczno-badawczy „Ziemia Zgorzelecka: Opolno 2071”, którego 

celem było przywołanie procesów zainicjowanych w  1971 roku wspólnie z  lokalną 

społecznością. Od samego początku podkreślano, że teraźniejsze działania będą różnić 

się od historycznego pierwowzoru. Uczestnicy projektu wskazywali, iż w 1971 roku artyści 

głównie ostrzegali przed katastrofą i  diagnozowali destrukcyjne zapędy cywilizacji, 

natomiast w  2021 postanowiono skupić się na poszukiwaniu pozytywnych wizji 

przyszłości . Zamiast apokaliptycznej przestrogi przesunięto akcent na konstruktywne 485

wyobrażenie alternatywy. Hasłem przewodnim stała się sprawiedliwa, zielona przyszłość, 

którą poprzez sztukę chciano wspólnie z  mieszkańcami wymyślić i  zainscenizować na 

potrzeby obecnej debaty o  transformacji regionu Turów. Osią pleneru była fikcja 

spekulatywna – wyobrażenie roku 2071, w  którym kopalnia i  elektrownia to już 

 Policht, „Ziemia odzyskiwana,” dostęp 18 czerwca 2025.481

 Weekend ze sztuką w Opolnie-Zdroju, w: Biuro Usług Postartystycznych, 2024, Bęc Zmiana, dostęp 18 482

czerwca 2025, https://beczmiana.pl/bup/.
 Opolno-Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do sprawiedliwej transformacji, w: Biuro Usług 483

Postartystycznych, 2024, Bęc Zmiana, dostęp 18 czerwca 2025,  https://beczmiana.pl/bup/.
 „Biuro Usług Postartystycznych – Opolno to przyszłość!,” Zachęta — Narodowa Galeria Sztuki, dostęp 18 484

czerwca 2025, https://zacheta.art.pl/pl/kalendarz/biuro-uslug-postartystycznych-opolno-to-przyszlosc.
 Plener Ziemia Zgorzelecka: OPOLNO 2071, w: Biuro Usług Postartystycznych, 2021, Bęc Zmiana, 485

dostęp 18 czerwca 2025 https://beczmiana.pl/bup/.
151

https://beczmiana.pl/bup/
https://beczmiana.pl/bup/
https://beczmiana.pl/bup/
https://beczmiana.pl/bup/
https://beczmiana.pl/bup/
https://zacheta.art.pl/pl/kalendarz/biuro-uslug-postartystycznych-opolno-to-przyszlosc
https://zacheta.art.pl/pl/kalendarz/biuro-uslug-postartystycznych-opolno-to-przyszlosc
https://zacheta.art.pl/pl/kalendarz/biuro-uslug-postartystycznych-opolno-to-przyszlosc
https://beczmiana.pl/bup/
https://beczmiana.pl/bup/


zamierzchła przeszłość, a  Opolno-Zdrój funkcjonuje jako futurystyczne uzdrowisko oraz 

centrum rezydencji artystycznych. Tę utopijną narrację potraktowano zarazem jako 

narzędzie interwencji. w  oderwaniu od bieżących konfliktów politycznych uczestnicy dali 

sobie i  mieszkańcom prawo do marzenia o  innym scenariuszu rozwoju, niejako 

przeskakując ograniczenia „tu i teraz” . 486

Podczas pleneru „Opolno 2071” zrealizowano szereg działań artystyczno-edukacyjnych 

w  ścisłym partnerstwie z  lokalną społecznością. w  przeciwieństwie do 1971 roku, gdy 

miejscowi byli głównie słuchaczami sympozjum, teraz stanęli w  roli współtwórców wielu 

przedsięwzięć. w ramach Opolno 2071 odbywały się warsztaty, akcje terenowe, dyskusje 

i  interwencje w  przestrzeni publicznej, integrujące różne grupy wiekowe i  społeczne. 

Istotny nacisk położono na dzieci i młodzież – czyli tych, którzy realnie będą kształtować 

przyszłość miejsca w  2071 roku. Dla najmłodszych zorganizowano m.in. warsztaty 

fotograficzne, w trakcie których dzieci wyposażone w aparaty analogowe dokumentowały 

przebieg pleneru z  własnej perspektywy . Efektem stała się wyjątkowa dokumentacja 487

wydarzeń oczami najmłodszych, co nie tylko włączyło dzieci w  proces twórczy, ale też 

zbudowało w  nich poczucie, że ich głos i  obserwacje są ważne dla wspólnoty. 

Partycypacyjny charakter projektu przejawił się również w  akcji „Wypoczęty Kuracjusz”. 

Była to tymczasowa kawiarenka artystyczna, odwołująca się do uzdrowiskowej tradycji 

Opolna. Co znamienne, opiekę nad nią powierzono miejscowym dzieciom (przy wsparciu 

mam i  babć): serwowano napary z  lokalnych ziół, domowe ciasta upieczone przez 

mieszkanki, a  za symboliczne „waluty” (kwiat lub kamyk) można było dostać 

poczęstunek . Ta międzypokoleniowa inicjatywa łączyła elementy performansu i animacji 488

społecznej, tworząc przestrzeń spotkania, wspomnień i  rozmów o  miejscowości. Dzieci 

brały także czynny udział w tworzeniu drobnych interwencji – na jednym z drzew starego, 

zapomnianego parku zawisła z  ich pomocą wspólnie zrobiona huśtawka, jako symbol 

przywracania życia w  opuszczone miejsce. Plener zakończyła wspólna parada 

mieszkańców i  artystów z  transparentem o  znamiennym haśle „Opolno to przyszłość!”, 

ogłaszającym nadzieję na dalsze istnienie i  rozwój miejscowości. To oddolnie 

wygenerowane hasło stało się mottem kolejnych etapów projektu . 489

 Plener Ziemia Zgorzelecka, Biuro Usług Postartystycznych, dostęp 18 czerwca 2025.486

 Plener Ziemia Zgorzelecka, Biuro Usług Postartystycznych, dostęp 18 czerwca 2025.487

 Plener Ziemia Zgorzelecka, Biuro Usług Postartystycznych, dostęp 18 czerwca 2025.488

 Plener Ziemia Zgorzelecka, Biuro Usług Postartystycznych, dostęp 18 czerwca 2025489

152



Rok 2022 przyniósł kontynuację inicjatywy pod hasłem „Opolno to przyszłość!”, akcentując 

potrzebę sprawiedliwej transformacji w zmienionym kontekście polityczno-energetycznym. 

Uczestnicy drugiego pleneru, organizowanego ponownie przez BUP we współpracy 

z  mieszkańcami, zadawali pytania o  możliwość przemiany regionu w  obliczu kryzysu 

energetycznego, wojny i  impasu polityki klimatycznej, zastanawiając się jednocześnie, 

jaką rolę może odegrać w  tym procesie sztuka. Strategia artystyczna ewoluowała 

w kierunku głębszego zakorzenienia działań w lokalnej społeczności. Program obejmował 

m.in. oddolne akcje i warsztaty angażujące mieszkańców – od symbolicznego sprzątania 

wsi na otwarcie pleneru, przez wspólne warsztaty zielarskie, kulinarne i  ekologiczne, po 

inicjatywy łączące sztukę z  lokalnym dziedzictwem. Przestrzeń integracji ponownie 

stanowiła stworzona na czas pleneru kawiarenka „Wypoczęty Kuracjusz”, nawiązująca do 

uzdrowiskowej tradycji Opolna, oraz prowizoryczne centrum kultury urządzone w budynku 

dawnej biblioteki . Tam odbywały się m.in. pokazy filmowe i  pokazano wystawę 490

dokumentującą efekty działań warsztatowych. Sztuka przenikała codzienność wsi. 

Przykładem może być wspólne zaprojektowanie flagi Opolna-Zdroju z  motywem 

mandragory (symbolu nowego życia na miejscu kopalni) oraz przemalowanie lokalnego 

przystanku autobusowego na neoawangardowy wzór, witający przyjezdnych wizją 

przemiany. Działania te miały wymiar praktyczny i  symboliczny zarazem. Wzmacniały 

tożsamość lokalną, upamiętniały historię i kreowały nowe obrazy przyszłości. Wszystko to 

odbywało się w skali 1:1 – realnej przestrzeni społecznej, a nie jedynie w galerii, zgodnie 

z duchem sztuki postartystycznej . 491

W 2023 roku nastąpiła zmiana formatu działań. Zamiast kolejnego kilkudniowego festiwalu 

zdecydowano się na indywidualne rezydencje artystyczno-badawcze. Ta długofalowa 

strategia pozwoliła na ciągłą pracę z mieszkańcami i  pogłębienie poruszanych tematów. 

Rezydencje (trwające po kilkanaście dni) zaowocowały m.in. nagrywaniem 

spekulatywnych słuchowisk,  opracowaniem lokalnych archiwów i  projektów twórczych, 

które następnie włączono do programu kolejnego pleneru. Zmiana strategii przyniosła 

wyraźne korzyści społecznościowe: stopniowo przełamano początkową nieufność części 

mieszkańców, a  udział w  proponowanych warsztatach i  spotkaniach zaczął być przez 

część lokalnych odbiorców aktywnie współtworzony i  wręcz oczekiwany. Jak zauważają 

organizatorzy, po serii rezydencji mieszkańcy sami zgłaszali potrzebę kolejnych działań 

(np. warsztatów również dla dorosłych), co świadczy o  rosnącym zaufaniu i  poczuciu 

 Depczyński, „Na krawędzi odkrywki”, 181.490

 Depczyński, „Na krawędzi odkrywki”, 182.491

153



współuczestnictwa społeczności Opolna-Zdroju. Dzięki rezydencjom sztuka stała się 

narzędziem pracy u podstaw – od edukacji dzieci po wspólne odkrywanie „zapomnianych 

frakcji rzeczywistości”, jak lokalna historia i  przyroda, które mogą stać się zasobem dla 

przyszłego rozwoju . 492

Kulminacją tego procesu był „Weekend ze sztuką w  Opolnie-Zdroju” (lipiec 2024) – 

czwarta edycja projektu, pomyślana jako zgromadzenie artystyczne i  festiwal 

podsumowujący dotychczasowe działania. Wydarzenie to kontynuowało długofalową 

współpracę BUP z  opolniańską społecznością, rozszerzając ją zarazem na wymiar 

międzynarodowy. Po raz pierwszy do udziału zaproszono artystki, badaczki i  aktywistów 

z  Czech i  Niemiec, regionów również zmagających się z  wygaszaniem kopalni 

odkrywkowych . Program „Weekendu ze sztuką” integrował wielowątkowe strategie 493

wypracowane w poprzednich latach: artystyczne warsztaty, działania edukacyjne, dyskusje 

eksperckie i  wydarzenia społeczno-kulturalne służyły zarówno zachowaniu pamięci 

miejsca, jak i wspólnemu projektowaniu przyszłości. Podczas pleneru 2024 przywrócono 

pamięć o  dziedzictwie uzdrowiska (spacery dawnymi ścieżkami kuracyjnymi, 

oprowadzania po historycznej architekturze), podjęto temat alternatywnej rekultywacji 

terenów pokopalnianych, a  także praktykowano formy troski o  krajobraz i  relacje 

społeczne (np. warsztaty oddechowe i trening dialogu) . Kluczowym motywem pozostała 494

jednak wizja sprawiedliwej transformacji – wszystkie te przedsięwzięcia stanowiły 

interwencję w  toczącą się debatę o  przyszłości regionu w  dobie kryzysu klimatycznego. 

Opolno-Zdrój, jako jedna z ostatnich ofiar ekspansji kopalni (30% zabudowy już zniknęło, 

kolejne wyburzenia planowane są do 2044 r.), stało się swoistym laboratorium 

Europejskiego Zielonego Ładu, skupiającym jak w  soczewce problemy polityki 

energetycznej i  klimatycznej. Sztuka postartystyczna okazała się tu katalizatorem 

rozmowy o  „sprawiedliwej transformacji” – przypominając, że odejście od węgla wymaga 

nie tylko decyzji technologicznych czy finansowych, ale także pracy z  kulturą, obrazami 

i wartościami, które kształtują społeczne wyobrażenia przyszłości. Zgodnie z założeniami 

organizatorów, kilkuletni projekt w Opolnie ma pozostawić trwałe efekty: trwają prace nad 

eksperymentalnym przewodnikiem po Opolnie-Zdroju oraz nad utworzeniem 

 Obserwacja własna autora, Opolno-Zdrój, 2023.492

 Biuro Usług Postartystycznych, „Weekend ze sztuką w Opolnie‑Zdroju,” projekt, 18–21 lipca 2024, 493

Fundacja Bęc Zmiana, dostęp 18 czerwca 2025, https://beczmiana.pl/weekend-ze-sztuka-w-opolnie-zdroju/.
 Królikokaczki, „Weekend ze sztuką w Opolnie-Zdroju,” Królikokaczki.pl, projekt wydarzenia, dostęp 18 494

czerwca 2025, https://krolikokaczki.pl/weekend-ze-sztuka-w-opolnie-zdroju/.
154



w miejscowości lokalnego centrum kultury i  rezydencji artystycznych, będącej jednym ze 

scenariuszy spełniających marzenia mieszkańców o nowej tożsamości ich miejscowości. 

Konferencja „Opolno‑Zdrój to przyszłość!” – krytyczne tezy, 
spory, rozpoznania 

Zwieńczeniem kilkuletniego cyklu postartystycznych interwencji w Opolnie-Zdroju stała się 

konferencja „Opolno-Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do sprawiedliwej 

transformacji”, zorganizowana w CSW Zamek Ujazdowski w Warszawie w grudniu 2024 

roku - nie jako celebracja działań, lecz jako forum wymiany doświadczeń i  krytycznej 

perspektywy wokół sprawiedliwej transformacji. Problematyką skupiającą środowisko 

artystyczno-badawcze z  Polski i  Czech była trudna sytuacja dawnego uzdrowiska na 

skraju odkrywki Turów, które dziś dźwiga społeczno‑ekonomiczne i środowiskowe skutki 

dekad eksploatacji, a  zarazem niesie dziedzictwo pierwszego w  Polsce pleneru 

ekologicznego z 1971 roku . 495

W panelu otwierającym konferencję, wybrzmiała teza Jakuba Depczyńskiego, że 

przyszłość świata „rozstrzyga się” w  takich miejscowościach jak Opolno‑Zdrój, gdzie 

globalne napięcia (energetyczne, klimatyczne, wodne) są doświadczane w  skali 

codzienności . Myśl ta przesunęła perspektywę z  Opolna Zdrój jako miejscowości na 496

„końcu Polski”, na miejscowość będącą „oknem na Europę”, z  której bliżej jest do Pragi 

czy Berlina niż Warszawy. 

Pierwszy panel – o  praktykach postartystyczno‑społeczno‑etnograficznych – przyniósł 

konkluzję problematyzującą przywiązanie społeczności Opolna Zdrój do miejsca. Anna 

Ptak zdiagnozowała, że tożsamość miejscowości osadzona na tzw. ziemiach odzyskanych 

kreuje mit pustki, terenów niczyich. Podkreśliła, że w regionach takich jak Opolno, historia 

wysiedleń nie jest wyjątkiem, lecz normą związaną z  jej usytuowaniem. Mieszkanie na 

takich terenach jest więc obarczone rodzajem historycznej niepewności, sprawiając, że 

części mieszkańców trudno jest się "ukorzenić". Kuba Szreder wprowadził wątek 

 Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, „Opolno–Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych 495

plenerów do sprawiedliwej transformacji,” konferencja, Warszawa, 6–7 grudnia 2024, dostęp 18 czerwca 
2025, https://u‑jazdowski.pl/informacja/opolno‑konferencja?tid=t_content

 „Opolno-Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do sprawiedliwej transformacji,” panel 496

dyskusyjny z udziałem Anny Wilczyńskiej, Bogny Stefańskiej i Jakuba Depczyńskiego, moderacja: Bogna 
Świątkowska, w ramach konferencji Opolno-Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do 
sprawiedliwej transformacji, Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, Warszawa, 6–7 grudnia 
2024.

155



„transformacji jako stanu permanentnego” – sekwencji zmian uniemożliwiających 

planowanie życia i wytwarzających chroniczną prekaryjność.  497

Ten sam panel naświetlił problem wymazania pamięci transformacyjnej lat 90. XX w. Julia 

Ciunowicz i współautorki projektu „Szmaty, Ścierki, Pieluchy, Ręczniki. o dbaniu i uznaniu 

historii pracownic przemysłu bawełnianego na Trójstyku”, (w trakcie której udało się 

odtworzyć opowieści i  doświadczenia ludzi, którzy przez lata związani byli z  fabryką), 

przypomniały o zapomnianej transformacji tekstylnej. w  trakcie długotrwałego zamykania 

zakładów Doltex (1992–2001) pracownice przeszły bolesny i  pełen niepewności proces 

zakończony nie tylko utratą pracy, ale i marginalizacją pamięci o niej. Spowodowane było 

to faktem, że przemysł włókienniczy nie był traktowany równie prestiżowo co górniczy. 

z  kolei Tomasz Rakowski wprowadził pojęcie „post‑traumy transformacyjnej” w  której 

mieszkańcy nie tylko doświadczają nowej transformacji, ale niosą w  sobie pamięć 

poprzednich. Są to rany, których nie daje się zamknąć, bo każda nowa fala zmian nakłada 

się na poprzednie, także w  krajobrazie i  pamięci rodzinnej. w  tym kontekście przywołał 

Wałbrzych jako widmo przyszłości, której nikt nie chce, obrazu degradacji krajobrazu 

i  społecznej traumy. Jednocześnie wielka elektrownia czy kopalnia w  Opolnie pozostaje 

gwarantem bezpieczeństwa — paradoksalnie stabilizuje rzeczywistość, choć jednocześnie 

ją niszczy. 

Panel o  spekulatywnej fabulacji unaocznił, że praca nad przyszłością wymaga zmiany 

trybu narracji . Weronika Zalewska opowiedziała o filmie jako spekulacyjnym narzędziu. 498

Argumentowała, że wideo pozwala wprowadzać więcej niż ludzkich protagonistów i snuć 

opowieści na wielu poziomach — nieoczywistych, fantastycznych, przekraczających 

logiczne porządki. Innym przykładem spekulacji mogą być tworzone na potrzeby miejsca 

baśnie i  bajki. Przedstawiony w  trakcie konferencji „Kubeczek. Legenda o  Opolnie‑ 

Zdroju”  używa baśniowej formy, by „oswoić” lęk w obliczu wysychania wód i wyburzeń. 499

Fabuła umożliwia tu wspólne ćwiczenie wyobraźni, nie infantylizując problemów. Zalewska 

 „Postartystyczne i społeczne działania w rzeczywistości postprzemysłowej,” panel dyskusyjny z udziałem 497

Diany Lelonek, Tomasza Rakowskiego, Julii Ciunowicz, Mai Janczar i Anny Ptak, moderacja: Kuba Szreder, 
w ramach konferencji Opolno–Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do sprawiedliwej 
transformacji, Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, Warszawa, 6–7 grudnia 2024.

 „Spekulatywna fabulacja jako metoda poznawania rzeczywistości społecznej,” panel dyskusyjny 498

z udziałem Jaśminy Wójcik i Weroniki Zalewskiej, moderacja: Katarzyna Kasia, w ramach konferencji 
Opolno–Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do sprawiedliwej transformacji, Centrum Sztuki 
Współczesnej Zamek Ujazdowski, Warszawa, 6–7 grudnia 2024.

 Kubeczek. Legenda o Opolnie-Zdroju, performans audiowizualny w wykonaniu Weroniki Zalewskiej, 499

Mateusza Kowalczyka, Macieja Kwietnickiego i Alicji Kochanowicz, w ramach konferencji Opolno–Zdrój to 
przyszłość! Od konceptualnych plenerów do sprawiedliwej transformacji, Centrum Sztuki Współczesnej 
Zamek Ujazdowski, Warszawa, 6 grudnia 2024.

156



zaznaczyła też, że dla niej szczególnie ważne stało się, aby projekty artystyczne przestały 

być jedynie przekazywaniem głosu od „marginesu” do centrum, ale by stawały się 

narzędziami umożliwiającymi społecznościom opowiadanie o  sobie nawzajem. 

Podkreśliła, że perspektywa ta nie jest tylko utopią, a realnym potencjałem fabulacji, który 

może rozkwitać w bibliotekach, ośrodkach wiejskich czy na miejskich bazarach. 

W panelu „Wizje transformacji i  możliwe przyszłości” Milan Starec, aktywista z  czeskiej 

miejscowości Uhelná, dopełnił obraz transgranicznej współzależności. Podkreślił, że 

decyzje o eksploatacji i  rekultywacji nie respektują granic administracyjnych, a  ich skutki 

(hydrologiczne, społeczne) krążą po regionie niczym niewidzialna fala. Jako osoba 

odpowiedzialna za podniesienie konfliktu, pomiędzy kopalnią a mieszkańcami ościennych 

miejscowości po stronie czeskiej i  niemieckiej, do rangi sporu o  zasięgu europejskim,  

Milan zwracał uwagę, że celem Czechów nigdy nie było natychmiastowe zatrzymanie 

kopalni Turów. Wiedzieli, że zamknięcie z dnia na dzień, w dodatku przy ogromnej liczbie 

zatrudnionych tam osób, mogłoby doprowadzić do katastrofy społecznej i  ekonomicznej 

w  regionie. Milan podkreślił, że historia tego konfliktu pokazuje, jak ważna jest rozmowa 

o  przyszłości  – o  tym, jak planować i  jak dzielić się odpowiedzialnością za 

transformację. . 500

Kulminacją był panel „Utopistyka wobec krachu antropocenu” Ewy Bińczyk prowadzony 

przez Sebastiana Cichockiego. w  swoim wystąpieniu Ewa Bińczyk odrzuciła wizję 

„zielonego wzrostu” jako narracji podtrzymującej iluzję, że da się pogodzić dalszy wzrost 

PKB z  realnym zmniejszeniem presji na biosferę. Zamiast tego zaproponowała 

„utopistykę” rozumianą jako dyscyplinę wyobraźni projektującą alternatywy w momentach 

wyczerpania dotychczasowych scenariuszy. Jej propozycja była daleka od abstrakcyjnych 

wizji: opierała się na konkretnych warunkach, takich jak odejście od logiki business as 

usual, wdrożenie polityk realnej oszczędności zasobów i priorytetu dla renowacji nad nową 

zabudową, skracanie czasu pracy w celu ograniczenia konsumpcji czy uderzenie w  tzw. 

luksusowe emisje generowane przez najbogatsze 10% społeczeństwa. Bińczyk 

akcentowała również potrzebę pracy z emocjami, przyjęcia żałoby po utraconych formach 

życia jako etapu mobilizującego do działania, oraz wskazywała na znaczenie „punktów 

przełomowych”, kiedy niewielka, ale aktywna mniejszość może uruchomić proces zmiany. 

Całość jej wywodu miała narrację operacyjnego szkicu: mapy możliwych interwencji, które 

 „Wizje transformacji i możliwe przyszłości,” panel dyskusyjny z udziałem Oli Arent i Milana Starca, 500

moderacja: Jakub Depczyński, w ramach konferencji Opolno–Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych 
plenerów do sprawiedliwej transformacji, Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, Warszawa, 7 
grudnia 2024.

157



– łącząc politykę, edukację i  wyobraźnię – pozwalają wyjść poza fatalizm i  zaplanować 

sprawiedliwą transformację w realiach przekroczonych granic planetarnych . 501

Konferencji towarzyszyła wystawa „Pomiędzy byciem a  nie byciem” , której trzon 502

stanowiły analogowe fotografie najmłodszych mieszkanek i  mieszkańców Opolna. 

Fotografie powstałe w  ramach warsztatów podczas plenerów realizowanych od 2021 r., 

będące zapisem spontanicznych emocji ich autorów i  autorek, stały się wizjerem, przez 

który odbiorcy mogli spojrzeć na życie tętniące w  miasteczku. Przeniesienie dziecięcej, 

oddolnej perspektywy do instytucji domknęło wątki konferencji. Zamiast mówić 

o przyszłości w imieniu społeczności, wystawa oddała jej głos i widzialność. 

Konferencja zespoliła diagnozę lokalnej problematyki transformacji Opolna Zdrój 

w  kontekście globalnych zmian planetarnych, oraz splotła ją z  operacyjną wyobraźnią. 

w  rezultacie „sprawiedliwa transformacja” została sformułowana nie jako hasło, lecz jako 

zestaw możliwych do rozważenia narzędzi, dających perspektywę realnego wdrożenia. 

Unaocznione zostały też paradoksy sprawiedliwej transformacji, sytuujące się między 

trudnościami wywołanymi pamięcią dziedziczonej traumy przesiedleń, a  potrzebą ryzyka 

wyobraźni w  tworzeniu przestrzeni do kreowania przyszłości. Wskazała również na 

rozdźwięk między stabilizacją dzięki kopalni a  jej realnymi kosztami dla lokalnej 

społeczności, a  także między polityką „dużych liczb” i  opłacalności, a  mikro‑praktykami 

troski, które faktycznie scalają wspólnotę. Podczas konferencji użyty został szereg 

metodologii, pozwalających w krytyczny sposób przepracować ostatnie cztery lata działań 

w Opolnie-Zdroju, dzięki czemu przeniesiono dyskusję o Opolnie z rejestru „czy” i „kiedy” 

do rejestru „jak” – jakich języków, infrastruktur i instytucji potrzebuje miejscowość, która nie 

chce być ani skansenem po węglu, ani laboratorium w stanie wiecznej próby.  

 „Utopistyka wobec krachu antropocenu,” panel dyskusyjny z udziałem Ewy Bińczyk, moderacja: 501

Sebastian Cichocki, w ramach konferencji Opolno–Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do 
sprawiedliwej transformacji, Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, Warszawa, 6–7 grudnia 
2024.

 Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, „Pomiędzy byciem a niebyciem,” pokaz fotografii Alicji 502

Kochanowicz i Macieja Kwietnickiego (KWKO), w ramach cyklu Otwieramy się!, 6–10 grudnia 2024, dostęp 
18 czerwca 2025, https://u-jazdowski.pl/program/otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem.

158

https://u-jazdowski.pl/program/otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem
https://u-jazdowski.pl/program/otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem


4.4 Strategie artystyczne w kontekście lokalnym – 
perspektywa krytyczna 

Transformacja regionów górniczych: Konin, Bełchatów i Turów  

W przeciwieństwie do regionu Konina oraz Bełchatowa, które dysponują już oficjalnymi 

strategiami odchodzenia od węgla, okolice kopalni Turów wciąż nie mają jasnego planu 

transformacji. We Wschodniej Wielkopolsce koncern ZE PAK ogłosił jak najszybsze 

zakończenie wydobycia węgla brunatnego i pełne odejście od węgla do 2030 r., inwestując 

w odnawialne źródła energii . z kolei w Bełchatowie, największym kompleksie węglowym 503

Europy, lokalne władze we współpracy z  UE przygotowały w  2021 r. Terytorialny Plan 

Sprawiedliwej Transformacji. Region uzyskał ok. 370 mln euro wsparcia na łagodzenie 

skutków zamknięcia kopalni i  elektrowni  do ok. 2036 roku . Takie plany wyznaczają 504 505

harmonogram wygaszania bloków energetycznych i tworzenia nowych miejsc pracy (m.in. 

w OZE), dając mieszkańcom poczucie pewności co do przyszłości. 

Tymczasem na Ziemi Turoszowskiej sytuacja wygląda odmiennie. Polski rząd w  2021 r. 

wydłużył koncesję kopalni Turów aż do 2044 r., pomimo sprzeciwu sąsiadów i orzeczenia 

TSUE nakazującego wstrzymanie wydobycia . Oznacza to dalsze powiększanie 506

odkrywki. Szacuje się, że jeśli kopalnia będzie działać do 2044 r., pochłonie ona kolejne 

połacie Opolna-Zdroju, pozostawiając nietknięte <50% pierwotnej powierzchni wsi . Brak 507

perspektywicznego planu wygaszania wydobycia przekłada się na poczucie zawieszenia 

i beznadziei w lokalnej społeczności. Jak zauważa Jakub Depczyński, w Opolnie dominuje 

atmosfera życia „jakby po końcu świata” – wymowne hasło “no future” (brak przyszłości) 

namalowane kiedyś przy głównej ulicy wsi nie robi już na mieszkańcach większego 

wrażenia. Ludzie wciąż codziennie pracują w  kopalni i  elektrowni, czekając latami aż 

odkrywka wykupi ich domy, by mogli wyjechać i zacząć życie od nowa . 508

 ZE PAK S.A., „Zielone kierunki Strategii ZE PAK S.A. zaakceptowane. Koniec z energią z węgla 503

najpóźniej w 2030 roku,” ZE PAK S.A., 2 października 2020, dostęp 20 czerwca 2025, https://
ri.zepak.com.pl/pl/aktualnosci/1469-zielone-kierunki-strategii-ze-pak-sa-zaakceptowane-koniec-z-energia-z-
wegla-najpozniej-w-2030-roku.html.

 „Miliony euro dla regionu na transformację energetyczną.” Urząd Miasta Bełchatów, 6 grudnia 2022, 504

dostęp 20 czerwca 2025, https://belchatow.pl/miliony-euro-dla-regionu-na-transformacje-energetyczna/.
 Marcel Wandas, „Zamknięcie elektrowni Bełchatów,” Smoglab, 8 czerwca 2021, dostęp 20 czerwca 505

2025, https://smoglab.pl/zamkniecie-elektrowni-belchatow/.
 Depczyński, „Na krawędzi odkrywki”, 175.506

 Ibid, 178.507

 Ibid, 178-179.508

159

https://smoglab.pl/zamkniecie-elektrowni-belchatow/
https://smoglab.pl/zamkniecie-elektrowni-belchatow/
https://smoglab.pl/zamkniecie-elektrowni-belchatow/
https://ri.zepak.com.pl/pl/aktualnosci/1469-zielone-kierunki-strategii-ze-pak-sa-zaakceptowane-koniec-z-energia-z-wegla-najpozniej-w-2030-roku.html
https://belchatow.pl/miliony-euro-dla-regionu-na-transformacje-energetyczna/
https://belchatow.pl/miliony-euro-dla-regionu-na-transformacje-energetyczna/
https://ri.zepak.com.pl/pl/aktualnosci/1469-zielone-kierunki-strategii-ze-pak-sa-zaakceptowane-koniec-z-energia-z-wegla-najpozniej-w-2030-roku.html
https://ri.zepak.com.pl/pl/aktualnosci/1469-zielone-kierunki-strategii-ze-pak-sa-zaakceptowane-koniec-z-energia-z-wegla-najpozniej-w-2030-roku.html
https://ri.zepak.com.pl/pl/aktualnosci/1469-zielone-kierunki-strategii-ze-pak-sa-zaakceptowane-koniec-z-energia-z-wegla-najpozniej-w-2030-roku.html
https://ri.zepak.com.pl/pl/aktualnosci/1469-zielone-kierunki-strategii-ze-pak-sa-zaakceptowane-koniec-z-energia-z-wegla-najpozniej-w-2030-roku.html


Użytkowanie w Opolnie 

Wobec impasu instytucjonalnego w Turowie, pojawiły się oddolne, spekulatywne inicjatywy 

zarówno artystyczne jak i aktywistyczne, próbujące zapełnić lukę w myśleniu o przyszłości 

regionu. Przyglądając się tym pierwszym na przykładzie działań Biura Usług 

Postartystycznych, można podjąć próbę analizy skuteczności ich strategii. Wymaga to 

odwołania się do kilku komplementarnych kategorii teoretycznych. Po pierwsze, należy 

zauważyć, że silnie obecna jest tu logika użytkowania , opisana przez Stephena 509

Wrighta. Sztuka staje się narzędziem użytku społecznego, a nie kontemplacji estetycznej. 

Twórcy działający w Opolnie świadomie rezygnują z reprezentowania problemów w formie 

wystaw czy obiektów artystycznych na rzecz wcielania idei w  życie w  skali 1:1. Jak 

wskazują osoby działające przy BUP, „korzystają ze sztuki jako użytecznego narzędzia, 

mającego pożyteczne zastosowanie w realnych sytuacjach” . Mieszkańcy wsi nie są tu 510

odbiorcami dzieła, lecz jego współautorami i  użytkownikami – czy to jako uczestnicy 

warsztatów, przewodnicy po okolicznych szlakach turystycznych,  czy strażnicy pamięci 

lokalnej historii. Taka demokratyzacja roli odbiorcy przekłada się na redystrybucję 

sprawczości. Sztuka staje się tu przestrzenią negocjowania realnych zmian, co odpowiada 

postulatom Tomasza Załuskiego, by praktyki artystyczne kierowały się polityką 

redystrybucji dóbr symbolicznych i społecznych, a nie jedynie polityką uznania . Zgodnie 511

z tą ideą artyści w Opolnie nie poprzestają na nadaniu widoczności problemom (jak zanik 

wsi czy krzywda ekologiczna), ale dążą do przełożenia artystycznej interwencji na 

konkretne korzyści dla społeczności. Przykładem jest choćby transfer wiedzy i  zasobów: 

alianse BUP z  aktywistami i  ekspertami zaowocowały wsparciem mieszkańców np. 

w  prowadzeniu trudnych rozmów o  oczekiwaniach i  przyszłości, oraz w  projektach 

alternatywnego zagospodarowania terenu po kopalni. Tego typu działania można 

interpretować jako „społeczną redystrybucję” kapitału wytwarzanego przez sztukę – 

wiedzy, uwagi medialnej, sieci kontaktów – w myśl postulatu, że kapitał symboliczny sztuki 

musi zostać przechwycony i uspołeczniony, aby wywierał realny efekt . 512

Równocześnie omawiane strategie bliskie są myśli Jerzego Ludwińskiego. Granica między 

sztuką a  życiem ulega tu zatarciu. Działania BUP i  lokalnych stowarzyszeń są 

jednocześnie akcjami artystycznymi i  aktami społecznej samoorganizacji. Część 

 Wright, w stronę leksykonu użytkowania, 16, 111-112.509

 Depczyński, „Na krawędzi odkrywki”, 177.510

 Załuski, Skuteczność sztuki, 524-525.511

 Załuski, Skuteczność sztuki, 538-539.512

160



mieszkańców w  ogóle nie identyfikuje działań osób związanych z  BUPem jako działań 

artystycznych, czy tworzonych przez artystów. Tę podwójną ontologię praktyk 

postartystycznych trafnie opisał Wright . Wedle teorii możemy czytać inicjatywy 513

w Opolnie w dwóch kierunkach - podstawowej ontologii, gdzie są tym czym są jeśli mowa 

np. o  działaniach społecznych czy aktywistycznych, jednak ich pochodną ontologią jest 

aksjomat porządku sztuki, z  którego wychodzą. Innymi słowy, choć animatorzy operują 

językiem warsztatów, zabaw terenowych czy spotkań wspólnotowych, ich działania nadal 

czerpią z  potencjału sztuki do kreowania nowych wyobrażeń i  symboli. Ludwiński już 

w 1970 r. przewidywał nadejście takiej fazy, pisząc: „bardzo prawdopodobne, że dzisiaj nie 

zajmujemy się już sztuką… przekształciła się ona w  coś zupełnie innego, czego nie 

potrafimy nazwać. Pewne jest, że to, czym się zajmujemy dzisiaj, posiada większe 

możliwości”. Opolno zdaje się potwierdzać tę intuicję.  

Ważnym aspektem tych działań jest również włączenie sprawczości więcej-niż-ludzkiej 

w projektowanie nowych scenariuszy dla Opolna. Zarówno artyści, jak i  lokalni działacze 

traktują krajobraz pogórniczy nie jako pasywną scenerię, lecz jako pełnoprawnego 

uczestnika procesu przemiany. Ich podejście rezonuje z  tezami humanistyki 

środowiskowej, że należy badać splątane historie ludzkie i  nie-ludzkie oraz projektować 

przyszłość z przyrodą, a nie przeciw niej. w działaniach artystycznych przekłada się to na 

gesty uwzględniające pamięć miejsca zapisaną w materii miasteczka, gdzie architektura 

zdrojowa przypomina o  jej potencjale i  dziedzictwie, a  huśtawka powieszona w  starym 

parku przemienia przestrzeń opuszczoną w zachęcającą do odwiedzenia. Oddanie głosu 

milczącym elementom przestrzeni wywołuje sytuacje, w  których możliwe staje się 

nawiązywanie wspólnot. Rośliny ze starej, wysiedlonej części Opolna stają się tworzywem 

wielu procesów, będąc aktorami łączącymi różne środowiska w  kontekstach wspólnych 

zabaw, edukacji, czy ułatwiając afektywny odbiór historii miasteczka w  stanie niepewnej 

przyszłości . Projektowanie scenariuszy przyszłości w  Opolnie obejmuje więc także 514

komponent więcej-niż-ludzki, od odbudowy relacji z  lokalnym ekosystemem po troskę 

o  materialne pozostałości kultury. To właśnie odróżnia omawiane strategie od typowych 

interwencji artystycznych skupionych wyłącznie na społeczności ludzkiej. 

Opór wobec degradacji Opolna poprzez sztukę i  animację kultury ma wreszcie istotny 

wymiar futurystyczny. Zamiast narracji o  nieuchronnym „końcu świata” tej społeczności, 

 Wright, w stronę leksykonu użytkowania, 47.513

 Alicja Kochanowicz i Maciej Kwietnicki, „Pomiędzy byciem a niebyciem”, Centrum Sztuki Współczesnej 514

Zamek Ujazdowski, dostęp 20 czerwca 2025, https://u-jazdowski.pl/program/otwieramy-sie/pomiedzy-
byciem-a-nie-byciem.

161

https://u-jazdowski.pl/program/otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem
https://u-jazdowski.pl/program/otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem
https://u-jazdowski.pl/program/otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem


formułowane są wizje sprawiedliwej przyszłości, odpowiadające na pytanie, jak mógłby 

wyglądać region po węglu, gdy spełnią się postulaty klimatyczne. Ta forma futurystycznej 

sprawiedliwości  przejawia się choćby w snuciu wyobrażeń o zielonej transformacji: od 515

utworzenia transgranicznego parku krajobrazowego w  wyrobisku, przez rozwój turystyki 

uzdrowiskowej na nowo odkrytych źródłach, po lokalne inicjatywy energetyki 

obywatelskiej. Istotne, że owe wizje nie są czystą utopią, a  wyrastają z  tradycji miejsca 

i  zasobów, które wciąż są dostępne. Demos zauważa, że po narracjach końca świata 

potrzebujemy wyobrażeń „sprawiedliwości nadchodzącej” i  międzygatunkowego 

rozkwitu . w  Opolnie artyści i  mieszkańcy starają się takie wyobrażenia wcielić 516

w  praktykę, budując na gruzach dawnego uzdrowiska zalążki przyszłego, bardziej 

zrównoważonego świata. Przykład Opolna-Zdroju pokazuje więc, że krytyczne strategie 

artystyczne zakorzenione lokalnie potrafią wygenerować nowe formy uspołecznionego 

imaginarium przyszłości, będąc tym samym ważnym uzupełnieniem technokratycznych 

programów zmian. 

Wracając do kwestii sprawczości należy jednak zadać pytanie, na ile takie spekulatywne 

wizje przekładają się na realną zmianę, a  na ile mogą pozostać jedynie artystyczną 

fantazją. z jednej strony, utopijne projekty w stylu Opolno 2071 wpisują się w tzw. “impuls 

utopijny” – pragnienie, by zakwestionować teraźniejszość i  mozolnie wydobywać z  niej 

zalążki przyszłości mimo apokaliptycznych nastrojów. Dają przestrzeń, by mieszkańcy 

sami opowiedzieli sobie inną historię miejsca niż ta zdominowana przez wizję „końca” 

wraz z  zamknięciem kopalni. z  drugiej strony jednak, nie można tracić z  oczu faktów. 

Filozofka Hannah Arendt przestrzegała, że nadmierne dopatrywanie się „głębszych” 

przyczyn czy wybiegających w  przyszłość spekulacji potrafi zagłuszyć „nagą brutalność 

faktów, rzeczy takimi, jakimi są” . w kontekście Opolna oznacza to brutalną prawdę, iż 517

dziś wciąż postępuje degradacja środowiska oraz brak systemowego planu osłony 

społeczności – i żadna artystyczna narracja sama w sobie tego nie zmieni. Zatem, warto 

krytycznie ocenić te działania: czy pobudzają do realnych kroków i świadomości, czy mogą 

tworzyć fałszywe poczucie, że “problem już został rozwiązany w wyobraźni”. 

 Termin zaczerpnięty od T.J.Demosa. 515

T. J. Demos, Radical Futurisms: Ecologies of Collapse, Chronopolitics, and Justice-to-Come (Berlin: 
Sternberg Press, 2023), 9-10.

 Ibid.516

 Hannah Arendt, Responsibility and judgment (New York: Schocken Books, 2003), 261-263.517

162



Spekulatywne wizje vs. brutalne realia 

Podczas analizy przemian w  Opolnie-Zdroju przebijają się więc trzy drogi interpretacji 

bieżącej sytuacji, z których każda wnosi odmienną wartość i punkt widzenia. 

Anna Lowenhaupt Tsing – antropolożka, która wprowadza koncepcję „nieujarzmionych 

krawędzi” (unruly edges), czyli szwów globalnego kapitalizmu. Zwraca ona uwagę na 

przestrzenie na obrzeżach systemu, gdzie logika rynkowa się załamuje, a  na gruzach 

imperium mogą wyłaniać się nowe zależności międzygatunkowe i  formy życia. Tsing 

badała choćby zbieraczy grzybów w  zrujnowanych lasach po wyrębie, pokazując, że 

w  miejscach zdewastowanych przez człowieka mogą kiełkować nieprzewidziane 

społeczno-przyrodnicze koalicje pozwalające przetrwać . w  tej perspektywie możemy 518

postrzegać Opolno-Zdrój jako “szew” – miejsce na styku upadającej gospodarki węglowej 

i  przyszłego postwęglowego świata, które kryje potencjał oddolnych inicjatyw i  nowych 

wspólnot, nawet jeśli dziś jawi się jako „ziemia niczyja” pośród zniszczeń. Zamiast czekać 

na odgórny plan, można szukać życia w szczelinach obecnego systemu. 

 T. J. Demos, historyk sztuki i badacz zaangażowanej sztuki ekologicznej, który podkreśla 

rolę wyobraźni i działań artystycznych w obliczu kryzysu planetarnego. w książce Beyond 

the World’s End (2020) opisuje koncepcję „życia po końcu świata”, czyli praktyk życia 

i tworzenia pomimo wizji apokalipsy, na „gruzach” naszego świata . Demos wskazuje, że 519

sztuka i aktywizm mogą otwierać przestrzeń dla nowych form nadziei właśnie wtedy, gdy 

dominuje hasło „no future”. w przypadku Opolna jego idee uzasadniają sens działań takich 

jak Opolno to przyszłość: postartystyczne interwencje nie tylko piętnują ekologiczne 

i społeczne skutki przemysłu (co czyniły już działania artystów w 1971 r.), ale też budują 

wizje alternatywnej przyszłości, których brak w dyskursie politycznym. Demos wnosi więc 

perspektywę emancypacyjną, pokazując, że poprzez narracje, symbole i  działaniem 

wspólnotowym można przekroczyć paraliżujący fatalizm i  zacząć “żyć, jakby przyszłość 

istniała”, tworząc podwaliny realnych zmian. 

Hannah Arendt, filozofka polityki, oferuje głos krytyczny wprowadzający równowagę wobec 

powyższych wizji. Jej przestroga przed ucieczką w ideologie i wielkie narracje przypomina, 

że konieczne jest zakorzenienie w faktach i odpowiedzialności. Arendt podkreślała wartość 

 Anna Tsing, „Unruly Edges: Mushrooms as Companion Species,” Environmental Humanities 1 (2012): 518

151-152.
 T.J. Demos, Beyond the World's End: Arts of Living at the Crossing (Durham: Duke University Press, 519

2020), 1-2, 171-173.
163



pluralistycznego działania tu i teraz, oddolnej polityki opartej na realnych relacjach między 

ludźmi, oraz ostrzegała, że spekulacje o przyszłości czy ukrytych mechanizmach historii 

mogą odwracać uwagę od tego, co namacalne . w  kontekście transformacji 520

energetycznej jej myśl każe pytać, kto ma sprawczość w  tych procesach i  czy wizje 

przyszłości przekładają się na polityczne decyzje w  teraźniejszości. Jej słowa 

o „brutalności faktów”  mobilizują, by nie zapominać o społeczności górniczej w Turowie. 521

Ludziach tracących grunt pod nogami, kiedy snujemy szczytne wizje zielonej przyszłości. 

To przypomnienie, że empatia i konkretne działania (np. konsultacje społeczne, programy 

osłonowe, inwestycje w  nowe miejsca pracy) muszą iść w  parze z  wyobraźnią, aby 

transformacja była autentycznie sprawiedliwa. 

Odrobina nadziei 

Warto przy tym dodać, że poza wydarzeniami organizowanymi przez BUP pojawiają się 

również inne inicjatywy w  ramach których lokalni działacze kreują wizje Opolna-Zdrój po 

zakończeniu ery węgla. Działania te zakładają czynny udział mieszkańców, od wspólnych 

rozmów o możliwych kierunkach rozwoju po integracyjne wydarzenia kulturalne, takie jak 

festiwal „Wehikułem czasu do Opolna-Zdroju”, podczas którego odtwarza się 

przedwojenny klimat uzdrowiska z  jego dawnymi strojami, tańcami i  kawiarenkami . 522

Równolegle funkcjonuje tu nurt pamięciowy: miejscowi animatorzy kultury starają się ocalić 

historię regionu poprzez upowszechnianie wiedzy o zaginionych wsiach. Dom Kołodzieja, 

zabytkowy budynek przeniesiony z  opuszczonych Wigancic do pobliskiego Zgorzelca, 

służy dziś jako przestrzeń corocznego święta dawnych mieszkańców, potomków 

i  sympatyków trójstyku . Wokół Domu Kołodzieja wyłoniła się oddolna koalicja 523

regionalistów, która nie poprzestaje na działaniach symbolicznych, których celem stała się 

rekonstrukcja Wigancic Żytawskich jako aktu sprawiedliwości ekologiczno-kulturowej, 

z  udziałem architektów, archeologów, botanistów i  inżynierów . Ten szeroki sojusz 524

aktywizmu, sztuki i  nauki pokazuje, że sprawczość nie jest tu abstrakcją, a  dzięki 

wyobraźni i determinacji, mogą zostać wprowadzone realne zmiany. 

 Hannah Arendt, Responsibility and judgment (New York: Schocken Books, 2003), 275.520

 Ibid., 261-263.521

 Powiat Zgorzelecki, “Wehikułem czasu do Opolna Zdroju”, 5 września 2022, Powiat Zgorzelecki – 522

Aktualności, dostęp 20 czerwca 2025, https://powiatzgorzelecki.pl/wehikulem-czasu-do-opolna-zdroju/.
 Powiat Zgorzelecki, “XV Zjazd Mieszkańców Wigancic Żytawskich”, Powiat Zgorzelecki – Aktualności, 2 523

czerwca 2025, dostęp 20 czerwca 2025, https://powiatzgorzelecki.pl/xv-zjazd-mieszkancow-wigancic-
zytawskich/.

 Urban, „Kopalnia pochłonęła ich wioskę.”524

164

https://powiatzgorzelecki.pl/xv-zjazd-mieszkancow-wigancic-zytawskich/
https://powiatzgorzelecki.pl/xv-zjazd-mieszkancow-wigancic-zytawskich/
https://powiatzgorzelecki.pl/xv-zjazd-mieszkancow-wigancic-zytawskich/
https://powiatzgorzelecki.pl/wehikulem-czasu-do-opolna-zdroju/
https://powiatzgorzelecki.pl/wehikulem-czasu-do-opolna-zdroju/


Innym przykładem, który jeszcze bardziej rozbudza wyobraźnie jest Pödelwitz, niewielka 

wieś w Saksonii, która przez lata była przeznaczona do likwidacji w wyniku planowanego 

poszerzenia odkrywki węgla brunatnego. Dzięki determinacji mieszkańców, którzy powołali 

stowarzyszenie Pödelwitz hat Zukunft, udało się zatrzymać proces wysiedleń i zachować 

miejscowość . Kluczowe jednak jest, by nie mitologizować tego przypadku jako 525

uniwersalnego „przepisu na sukces”. Jego powodzenie wynikało z  unikalnego splotu 

oddolnej mobilizacji z  silnym zapleczem legislacyjnym i  finansowym: wsparciem władz 

landu, uwzględnieniem w  planach transformacji regionu i  dostępem do funduszy 

strukturalnych UE. Obecnie Pödelwitz realizuje projekty modelowej wsi postwęglowej – od 

lokalnej energetyki odnawialnej po gospodarkę obiegu zamkniętego – jednak inicjatorzy 

podkreślają, że te działania są możliwe tylko dzięki formalnym gwarancjom trwałości 

i  finansowaniu inwestycji. Dla Opolna przykład ten jest raczej ostrzeżeniem niż wzorcem: 

oddolne użytkowanie przestrzeni i  kreatywność mieszkańców wymagają ram prawnych 

i ekonomicznych, bez których transformacja może pozostać jedynie w sferze deklaracji. 

Konin i Bełchatów korzystają już z map drogowych ku przyszłości bez węgla, podczas gdy 

Opolno-Zdrój utknęło w  przedłużającej się teraźniejszości kopalnianej bez określonego 

końca. w takiej sytuacji spekulatywne projekty artystyczne  są próbą przełamania impasu, 

dając społeczności namiastkę wizji, że życie po węglu jest możliwe. Perspektywa Tsing 

pozwala dostrzec w  tych peryferyjnych „szwach” szansę na nowe początki, a  myśl 

Demosa dowartościowuje wyobraźnię jako siłę sprawczą w  obliczu kryzysu. Zarazem 

Arendt przypomina, by te narracje nie odrywały od rzeczywistości, lecz wspierały 

odpowiedzialne działanie tu i  teraz. Tylko łącząc utopię z  konkretnymi działaniami – 

marzenie o lepszym jutrze z rzetelnym planem i zaangażowaniem społeczności – można 

uniknąć zarówno paraliżu rozpaczy, jak i  pustych halucynacji, a  zamiast tego realnie 

przygotować grunt pod przyszłość po węglu. 

 Pödelwitz hat Zukunft e.V., „Ein Modelldorf der ökologischen und sozialen Nachhaltigkeit”, dostęp 20 525

czerwca 2025, https://www.poedelwitz.de/en/.
165

https://www.poedelwitz.de/en/
https://www.poedelwitz.de/en/


Podsumowanie 

Niniejsza rozprawa została podjęta w  kontekście narastającej świadomości 

bezprecedensowych wyzwań epoki antropocenu. Globalny kryzys klimatyczno-

ekologiczny, jawi się jako problem o charakterze przede wszystkim kulturowym – dotyka 

systemu wartości i  powszechnych pragnień determinujących społeczną odpowiedź na 

kryzys planetarny. Dotychczasowe narracje i obrazy świata okazały się niewystarczające 

w  obliczu tych przemian. w  konsekwencji zaistniała widoczna potrzeba wykreowania 

nowych opowieści o  relacji człowieka z Ziemią oraz tworzenia wizji przyszłości zdolnych 

inspirować do zmiany, które stoją w  poprzek do powszechnie przyjętego podejścia 

“business as usual”. w  tym nowym ujęciu to sztuka może odegrać kluczową rolę jako 

przestrzeń generowania nowych narracji i wyobrażeń, oferując pole do eksperymentu oraz 

refleksji nad możliwymi scenariuszami wspólnej przyszłości. 

Pomimo doniosłości powyższej problematyki, na styku sztuki i  ekokrytyki istniała istotna 

luka badawcza. Przy tak szerokim spektrum problemów wciąż niewystarczająca jest ilość 

studiów analizujących, w  jaki sposób praktyki artystyczne odpowiadały na kryzys 

planetarny lub wpływały na kształtowanie społecznych wyobrażeń przyszłości. Wybór 

tematu niniejszej rozprawy wynikał z  przekonania o  konieczności próby wypełnienia tej 

przestrzeni i zaproponowania, w części artystycznej, praktycznych rozwiązań wzmacniających 

skuteczność sztuki zaangażowanej.  

To właśnie poszukiwanie sposobów na zwiększenie znaczenia i  skuteczności jaką może 

mieć sztuka w  obliczu kryzysu antropocenu stało się głównym problemem badawczym 

rozprawy. Jako artysta chciałem zrozumieć w  jaki sposób współczesna humanistyka 

środowiskowa i  sztuka zaangażowana podejmują temat ekologicznej katastrofy 

i globalnych przemian, oraz czy, i jak mogę przyczynić się do społeczno-kulturowej zmiany. 

Tak sformułowany problem wyniknął z dostrzeżonej sprzeczności: z  jednej strony wiemy, 

że jako gatunek ludzki jesteśmy odpowiedzialni za dziejące się właśnie zmiany klimatu, 

z  drugiej – pomimo świadomości niewiele robimy wobec tych zagrożeń. Antropocen 

obnaża impas dotychczasowych sposobów myślenia, kwestionuje rozdział natury i kultury, 
166



wymaga nowego języka. Czy sztuka jest w stanie ten język stworzyć i wpłynąć na nasze 

postawy? Badanie tej kwestii ma wymiar zarówno teoretyczny, jak i  praktyczny. 

Teoretycznie dotyka roli narracji i  wyobraźni w  kształtowaniu postaw społecznych – 

filozofowie i  teoretycy kultury podkreślają, że przezwyciężenie kryzysu wymaga 

transformacji wyobrażeń, a  sztuka może być laboratorium takich przemian. Praktycznie 

zaś pytanie przekłada się na refleksję wewnątrz pola sztuki: czy artyści mogą realnie 

oddziaływać na rzeczywistość społeczną, wychodząc poza autonomię galerii i muzeów? 

w  kręgach artystycznych pojawia się wszak wątpliwość, czy sztuka ma jakikolwiek 

widoczny skutek społeczny – to prowokacyjne pytanie stawiał np. Artur Żmijewski, 

krytykując bierność sztuki. Rozprawa wpisuje się w  te dyskusje, starając się ocenić 

potencjał sztuki jako czynnika zmiany oraz wskazać na bariery, które mogą ten potencjał 

ograniczać. 

Z powyższego problemu wynika nadrzędny cel badawczy pracy: krytyczne zbadanie 

strategii artystycznych podejmowanych w epoce antropocenu oraz ocena, na ile strategie 

te mogą przyczyniać się do kształtowania nowych sposobów myślenia i działania wobec 

narastającego kryzysu ekologicznego. Aby ten zasadniczy zamiar zrealizować, praca 

stawia sobie szereg pomniejszych celów. Po pierwsze, prześledzono ewolucję 

artystycznych postaw wobec problematyki środowiskowej od drugiej połowy XX wieku po 

czasy najnowsze. Analizie poddano pionierskie działania lat 60. i 70., a następnie kolejne 

etapy – od sztuki konceptualizującej relację człowieka z  naturą, przez akcje 

performatywne i  społeczne, aż po najnowsze tendencje XXI wieku. Te najświeższe 

zjawiska często wyrastają już wprost z dyskursu antropocenu i myśli posthumanistycznej. 

Prześledzenie historycznego rozwoju pozwala ukazać, jak stopniowo zmieniały się 

strategie artystyczne: od estetycznych gestów i  lokalnych akcji w stronę  coraz  bardziej  

świadomej,  globalnej  perspektywy,  oraz  poszukiwania nowych form sprawczości sztuki. 

Po drugie, praca dąży do identyfikacji kluczowych narracji i metafor, za pomocą których 

artyści przedstawiają antropocen. Okazuje się, że w sztuce ostatnich dekad pojawiły się 

charakterystyczne wątki: wizje postapokaliptyczne wyrażające poczucie kresu dawnego 

świata i  nadciągającej katastrofy, międzygatunkowe opowieści starające się wyjść poza 

antropocentryczny punkt widzenia i  włączyć perspektywę innych istot, a  także krytyka 

technologii i  kapitalistycznych modeli eksploatacji planety. Te artystyczne narracje pełnią 

ważną rolę poznawczą – nie są czystą ilustracją danych naukowych, lecz sposobem 

konceptualizowania doświadczenia antropocenu. Metafory te pomagają wyobrazić sobie 

inne możliwości koegzystencji i przyszłości, odrywając wyobraźnię od utartych schematów. 

167



Po trzecie, rozprawa stawia sobie za cel ocenę skuteczności i  ograniczeń praktyk 

artystycznych na polu antropocenu. Centralne pytanie brzmi tutaj: na ile działania 

artystyczne są w  stanie wygenerować realną refleksję i  przełożyć się na zmianę 

społeczną? w obliczu ogromu wyzwań pojawia się uzasadniona wątpliwość, czy sztuka – 

operując w przestrzeni symbolicznej – ma dość mocy sprawczej, by wpływać na postawy 

i  zachowania odbiorców. Dlatego analiza obejmuje zarówno  przykłady,  gdy  sztuka  

faktycznie  otwiera  przestrzeń  do  krytycznego  namysłu i wspólnotowego działania, jak 

i  sytuacje, gdy działania artystyczne okazują się powierzchowne, efemeryczne lub łatwo 

asymilowane przez dominujący system, stając się jedynie estetycznym komentarzem bez 

trwałych konsekwencji. 

Tak sformułowane cele wyznaczyły kierunek rozważań, czym ma być ta praca i  w jaki 

sposób powinna uzupełniać część artystyczną. To z  kolei poskutkowało kolejnymi 

pytaniami badawczymi oraz hipotezami przyjętymi w  dysertacji. Rozprawa pyta między 

innymi: jakie strategie artystyczne były i  są stosowane, aby angażować publiczność 

w kwestie antropocenu i jakie narracje o relacji człowieka ze środowiskiem są poprzez te 

strategie konstruowane? Zagadnienie to łączy się z  historycznym przeglądem ewolucji 

podejść. Zakładano, że ukazanie ciągłości i  zmian od lat 60. po współczesność odsłoni 

rosnącą świadomość ekologiczną w  sztuce oraz coraz śmielsze eksperymenty z  formą 

i  treścią w  odpowiedzi na kryzys planetarny. Ponadto pytano: w  jaki sposób sztuka 

współczesna korzysta z  perspektyw posthumanistycznych, aby poszerzyć wyobraźnię 

kulturową i włączyć w nią więcej- niż-ludzkich aktorów? Pytanie to wynika z obserwacji, że 

idee posthumanizmu i nowych ontologii, które zacierają podział natura–kultura i podważają 

wyjątkowość człowieka, przenikają do praktyk artystycznych. Hipotezą było, że artyści 

czerpią z  tych idei, by tworzyć prace przekraczające tradycyjne granice, np. angażujące 

zwierzęta, organizmy, technologie jako współtwórców – co poszerza zakres naszej 

wspólnej wyobraźni o  nieludzkie perspektywy. Wreszcie, kluczowe pytanie badawcze 

dotyczyło realnego wpływu sztuki: czy i  w jaki sposób działania artystyczne mogą 

oddziaływać na świadomość oraz postawy społeczne wobec kryzysu klimatycznego, a jeśli 

mogą – to jakie warunki sprzyjają ich skuteczności? z  tym pytaniem związano próbę 

zarysowania kryteriów skutecznego zaangażowania artystycznego: jak rozpoznać, kiedy 

sztuka przekłada się na zmianę, poprzez np. inspirowanie dyskusji, budowanie wspólnoty, 

wpływ na decyzje lokalne, a  kiedy pozostaje jedynie wydarzeniem “art-worldowym” bez 

szerszego rezonansu. 

168



Aby nadać strukturę analizie, poszczególne rozdziały pracy zostały podporządkowane tym 

pytaniom i  związanym z  nimi hipotezom badawczym. We wprowadzeniu teoretycznym 

przyjęto założenie, że w obliczu załamania dawnych podziałów i wizji to właśnie praktyki 

artystyczne mogą wskazać kierunki myślenia posthumanistycznego, bardziej adekwatnego 

do epoki antropocenu. Rozdział drugi, poświęcony sztuce wobec wyzwań antropocenu, 

formułował hipotezę, iż analiza historyczna ujawni stopniowy rozwój sztuki ekologicznej 

oraz, że najnowsze zjawiska wykształciły nowe sposoby artystycznej sprawczości. 

Jednocześnie zakładano,  że  tradycyjne  formy  ekologicznie  zaangażowanej  sztuki  

napotykają  istotne ograniczenia, przez co ich realny wpływ na postawy społeczne 

pozostaje ograniczony. Hipoteza ta stanowiła również podstawę dla rozważań 

artystycznych, w  których pojawia się potrzeba poszukiwania nowych strategii 

wykraczających poza konwencjonalne ramy świata sztuki. Następnie, w rozdziale trzecim 

postawiono hipotezę, że postsztuka, łącząca praktyki artystyczne z  aktywizmem 

społecznym, może stanowić odpowiedź na zidentyfikowane wcześniej ograniczenia 

tradycyjnej sztuki. Zakładano, że hybrydowe działania na styku sztuki i życia społecznego 

posiadają potencjał przynoszenia realnych efektów, takich jak integracja lokalnej 

społeczności, inicjowanie proekologicznych przedsięwzięć czy wzmacnianie dyskursu 

zmian, ale jednocześnie rozszerzenie pola sztuki o bezpośrednią użyteczność wiąże się 

z  napięciami i  ryzykiem. Hipoteza ta przewidywała zatem, że postsztuka zwiększa 

sprawczość sztuki w sferze społecznej, lecz niesie ryzyko instrumentalizacji sztuki i utraty 

jej autonomii, a także rodzi nowe dylematy np. kto ma prawo definiować cele społecznego 

działania artysty, czy zaangażowanie nie prowadzi do wykorzystania sztuki do celów 

politycznych kosztem jej wartości. Ostatnim elementem struktury badawczej było studium 

przypadku w rozdziale czwartym, pomyślane jako empiryczna weryfikacja wcześniejszych 

tez. Postawiono tu pytanie badawcze, czy oddolne, kolektywne działania artystyczne 

w  konkretnej lokalnej społeczności dotkniętej kryzysem ekologicznym mogą realnie 

wpłynąć na sytuację – na przykład zintegrować mieszkańców, nagłośnić problem 

i  przyczynić się do poszukiwania rozwiązań. Testowano zatem, na ile w  praktyce 

potwierdzi się założenie, że sztuka angażująca się bezpośrednio „w terenie” może stać się 

katalizatorem zmiany, ale też sprawdzano, z  jakimi ograniczeniami się spotka wobec 

realiów społeczno-politycznych. 

Realizacja powyższych celów i  weryfikacja hipotez wymagały zastosowania 

zróżnicowanych metod badawczych o  charakterze jakościowym i  interdyscyplinarnym. 

Część teoretyczna pracy została zaprojektowana jako pogłębiona analiza krytyczna 

169



w  obszarze sztuk plastycznych, czerpiąca z  dorobku kilku dyscyplin. Fundament badań 

stanowiły metody humanistyki – przede wszystkim analiza literatury teoretycznej oraz 

analiza dyskursu artystycznego – połączone z  metodologią historii sztuki i  studiów 

kulturowych. Niniejsza rozprawa ma charakter teoretyczno-badawczy, co oznacza, że nie 

ogranicza się do opisania zjawisk artystycznych, lecz także je interpretuje i  ocenia 

w  świetle przyjętych ram teoretycznych. Wykorzystano podejście transdyscyplinarne: 

badania nad sztuką sprzęgnięto z  koncepcjami wywiedzionymi z  ekologii, antropologii, 

filozofii posthumanistycznej czy socjologii. Przede wszystkim przeprowadzono analizę 

licznych przykładów sztuki współczesnej odnoszących się do kryzysu ekologicznego. 

Obejmowała ona zarówno studia nad dziełami sztuki, jak i  nad ich kontekstem. Każdy 

analizowany przykład osadzano w  szerszej perspektywie: uwzględniono wypowiedzi 

i  deklaracje artystów, manifesty programowe, teksty krytyczne oraz opisy kuratorskie 

wystaw, które towarzyszyły danym działaniom. Dzięki temu badanie objęło nie tylko same 

obiekty czy akcje artystyczne, ale też towarzyszące im narracje i  instytucjonalne ramy, 

umożliwiając wgląd w  to, jak sztuka komunikuje ideę antropocenu i  jak jest odbierana 

społecznie. Zastosowanie analizy dyskursu, rozumianej jako badanie języka, pojęć 

i  metafor pojawiających się wokół sztuki ekologicznej, pozwoliło wychwycić dominujące 

narracje w przestrzeni artystycznej oraz zidentyfikować granice i pułapki tego dyskursu. 

Z perspektywy artysty–praktyka, szczególnie istotnym komponentem metodologicznym, 

było rozszerzenie pola badawczego o  analizę konkretnych inicjatyw wystawienniczych 

i  działań w  przestrzeni publicznej. w  pracy uwzględniono studia przypadków wybranych 

wystaw sztuki, podejmujących temat antropocenu, organizowanych w  Polsce w  latach 

2019–2025. Przyjrzano się założeniom kuratorskim tych wystaw, zastosowanym narracjom 

ekspozycyjnym oraz reakcjom publiczności i  krytyki. Ten fragment badań miał na celu 

sprawdzenie, w  jaki sposób instytucje artystyczne komunikują problematykę antropocenu 

i czy potrafią one realnie zaangażować odbiorców. Analiza katalogów, opisów czy recenzji 

w  połączeniu  z   kontekstem  społeczno-kulturowym  tych  wydarzeń  umożliwiła  

osadzenie  praktyk artystycznych w szerszym dyskursie pokazano, jak sztuka funkcjonuje 

w  obiegu publicznym oraz jakie narracje i  emocje generuje w  realnym kontakcie 

z widownią. 

Zwieńczeniem części teoretycznej stało się zastosowanie metod badawczych w terenie – 

w  formie studium przypadku – co nadało pracy walor empirycznej weryfikacji rozważań. 

w rozdziale czwartym dokonano pogłębionej analizy przypadku miejscowości Opolno-Zdrój 

w bezpośrednim sąsiedztwie Kopalni Węgla Brunatnego Turów. Tam właśnie w ostatnich 

170



latach miały miejsce oddolne działania artystyczno-społeczne (w których jako artysta 

byłem aktywnym uczestnikiem), czyniące z  Opolna swoiste laboratorium sztuki 

zaangażowanej. w  ramach studium przypadku zebrano obszerny materiał empiryczny: 

informacje o  kontekście lokalnym oraz o  konkretnych interwencjach artystycznych 

realizowanych na miejscu. Przeanalizowano, jakie działania artystyczne podjęto, jaki był 

ich przebieg, kto był w nie zaangażowany i  jakie reakcje wywołały. Ta analiza terenowa 

posłużyła do „zderzenia” teorii z  praktyką – umożliwiła sprawdzenie w  realnych 

warunkach, na ile opisywane wcześniej strategie artystyczne faktycznie przekładają się na 

oddziaływanie społeczne. Działania te pozwoliły  przetestować wcześniej sformułowane 

hipotezy – czy rzeczywiście sztuka postartystyczna potrafi zintegrować społeczność i stać 

się katalizatorem zmiany, a  także jakie napotyka przeszkody w  starciu z  czynnikami 

polityczno-ekonomicznymi. Metodologicznie, case study łączyło obserwację i  analizę 

jakościową z  perspektywą uczestniczącą. Takie podejście badawcze w  którym łączyłem 

metody analizy teoretycznej z  badaniami terenowymi, zapewniło wieloaspektowe ujęcie 

tematu. Przyjęta metodologia została podporządkowana celowi badawczemu: umożliwiła 

nie tylko opisanie i  skontekstualizowanie zjawisk artystycznych, ale także ocenę ich 

sprawczości oraz weryfikację stawianych tez. Dzięki temu wnioski rozprawy są osadzone 

zarówno w literaturze i teoriach zapewniają to rzetelność merytoryczną, jak i sprawdzone 

w realnym działaniu, gwarantując praktyczną weryfikację konkluzji. 

Wyniki przeprowadzonych analiz w  znacznej mierze potwierdziły początkowe założenia 

badawcze, przynosząc zarazem pogłębione, zniuansowane odpowiedzi na postawione 

pytania. Po pierwsze, potwierdzona została teza o kulturowo-wyobrażeniowym wymiarze 

kryzysu antropocenu oraz o  potencjalnej roli sztuki jako czynnika zmiany. w  obliczu 

załamania tradycyjnych paradygmatów myślenia o  relacji człowieka ze światem, co 

manifestują choćby koncepcje Kapitałocenu, Chthulucenu czy hipoteza Gai, pojawia się 

przestrzeń dla nowych narracji. Sztuka współczesna już tę przestrzeń częściowo wypełnia, 

włączając się w  proponowanie alternatywnych sposobów rozumienia rzeczywistości. 

Praca wykazała, że wielu artystów aktywnie reaguje na zdiagnozowany „kryzys wyobraźni” 

– ich twórczość staje się formą poszukiwania języka opisującego splątanie człowieka 

z biosferą i drogą do przełamania paradygmatu „człowieka jako centrum”. Analiza źródeł 

krytycznej humanistyki, od Ewy Bińczyk po Donnę Haraway czy Timothy’ego Mortona, 

zestawiona z  przykładami sztuki pokazała wyraźnie, że artyści podejmują dialog z  tymi 

ideami – ilustrują je, rozwijają lub komentują – przez co sztuka jawi się jako aktywny 

uczestnik dyskursu o antropocenie. Co ważne, z analizy wynika, że ten udział sztuki nie 

171



ogranicza się do biernego obrazowania danych naukowych; przeciwnie, sztuka często 

krytycznie interweniuje w  dominujące opowieści np. demaskując fałszywe obietnice 

„zielonego kapitalizmu”, uwrażliwiając na perspektywę innych gatunków czy unaoczniając 

emocjonalny wymiar katastrofy. Tak więc pytanie o  to, czy sztuka może wnosić nową 

jakość do zbiorowej odpowiedzi na kryzys, uzyskało odpowiedź twierdzącą – choć, jak 

zaraz zostanie omówione, z istotnymi zastrzeżeniami co do granic tej sprawczości. 

Historyczna i  krytyczna analiza sztuki ekologicznej w  rozdziale drugim potwierdziła 

postawioną hipotezę o ewolucji  strategii  artystycznych,  a   jednocześnie  uwidoczniła  

napotykane  ograniczenia. Zrekonstruowano ciągłość rozwoju tego nurtu: od pierwszych 

gestów w  latach 60. gdy artyści tacy jak Robert Smithson czy Nancy Holt zwrócili się ku 

pejzażowi i materii natury, przez lata 70. i  80., charakteryzujące się eksperymentami ze 

sztuką konceptualną, efemeryczną i  pojawieniem się tematyki ekologii codzienności, np. 

w pracach Mierle Laderman Ukeles, po przełom lat 90. i 2000., gdy sztuka zaangażowana 

ekologicznie stała się bardziej widoczna również instytucjonalnie. w XXI wieku zakres form 

artystycznych odnoszących się do splątanych relacji człowieka ze środowiskiem uległ 

znacznemu rozszerzeniu. Pojawiły się takie zjawiska, jak bioart (wykorzystujący żywe 

organizmy i  biotechnologie jako medium, co wprost podejmuje kwestię relacji człowiek-

inne gatunki) sztuka wykorzystująca nowe media  i   dane  klimatyczne  (prace  

wizualizujące  zmiany  środowiska,  posługujące  się technologiami jak AI czy Big Data), 

czy wreszcie praktyki społeczno-artystyczne, gdzie artyści działają w  lokalnych 

społecznościach nad konkretnymi problemami ekologicznymi (np. projekty ogrodów 

społecznych, kolektywne akcje sprzątania i  rekultywacji terenów). Ta różnorodność 

potwierdza, że sztuka poszukuje nowych sposobów działania adekwatnych do skali 

kryzysu – od działań symbolicznych przenosi się ku działaniom procesualnym, relacyjnym, 

a  nawet pragmatycznym. Hipoteza o  pojawieniu się  nowych  form  sprawczości  

artystycznej  została  zatem  potwierdzona.  Przykładowo,  we współczesnych realizacjach 

twórcy niejednokrotnie wcielają się w  role animatorów czy edukatorów, próbując realnie 

wpływać na otaczającą rzeczywistość. Jednakże analiza ujawniła także istotne 

ograniczenia wpływu sztuki ekologicznej, zgodnie z  przewidywaniami zawartymi 

w  hipotezie. Wiele zbadanych przedsięwzięć artystycznych – zwłaszcza tych 

spektakularnych, sygnowanych przez duże instytucje – okazało się mieć ograniczony  

zasięg  oddziaływania  poza  światem  sztuki.  Wskazano  zjawiska  takie  jak “estetyzacja 

katastrofy” czy artystyczny greenwashing, które stanowią poważne wyzwanie. Niektóre 

172



prace eksponują piękno destrukcji, np. efektowne instalacje ukazujące topniejące lodowce, 

co paradoksalnie może prowadzić do pewnej estetycznej fascynacji zagładą zamiast 

mobilizacji do działania. Inne projekty ekologiczne były promowane przez instytucje 

deklarujące troskę o  planetę, finansowane przez korporacje zanieczyszczające 

środowisko. Tego rodzaju pozorne zaangażowanie osłabia wiarygodność sztuki jako 

czynnika zmiany. Co więcej, ograniczenia instytucjonalne i  ekonomiczne okazały się 

realną barierą: artyści często muszą działać w  ramach systemu sztuki, który wymaga 

atrakcyjności medialnej i  wsparcia finansowego sponsorów, co nie zawsze sprzyja 

głębokiemu aktywizmowi. Praca wskazuje, że oddziaływanie sztuki pozostaje często 

symboliczne i rozproszone – może skłonić jednostki do refleksji, ale rzadko przekłada się 

na natychmiastowe zmiany polityczne czy gospodarcze. Weryfikacja hipotezy przyniosła 

więc obraz ambiwalentny: sztuka jest ważnym głosem w debacie o antropocenie i posiada 

zdolność wpływania na sferę idei oraz wartości, lecz jej bezpośrednia skuteczność 

społeczno-polityczna pozostaje ograniczona i  zależna od szeregu czynników 

zewnętrznych. 

W odpowiedzi na te ograniczenia, rozważania z  części teoretycznej skierowały się ku 

koncepcji “postsztuki” i  strategiom postartystycznym w  rozdziale trzecim, co pozwoliło 

zbadać hipotezę o  poszerzeniu pola sztuki w  stronę aktywizmu. Analiza teoretyczna 

i studia przykładów potwierdziły, że już w XX wieku zaczęła się kształtować nowa formuła 

praktyki artystycznej, która świadomie przekracza ramy autonomicznego świata sztuki. 

Pojęcia “sztuki postartystycznej”, wywodzące się m.in. z myśli Jerzego Ludwińskiego czy 

idei “rzeźby społecznej” Josepha Beuysa, wskazują na dążenie, aby sztukę traktować jako 

narzędzie bezpośredniego działania społecznego. Praca wykazała, że w  kontekście 

antropocenu trend ten zyskał na aktualności: wielu współczesnych artystów, znużonych 

nieskutecznością tradycyjnych form protestu artystycznego, wchodzi w  role działaczy, 

organizatorów czy mediatorów społecznych. Przytoczone przykłady – od globalnych 

wydarzeń, jak Documenta 15, po lokalne inicjatywy artystyczno-aktywistyczne – 

potwierdziły, że postsztuka wnosi nową energię i poszerza pole działania sztuki tam, gdzie 

wcześniej dominowała sztuka galeryjna. Hipoteza zakładająca, że hybrydowe działania 

artystyczno-społeczne mogą przynosić realne efekty, została częściowo zweryfikowana 

pozytywnie. Stwierdzono, że projekty postartystyczne potrafią integrować  społeczności,  

budować  świadomość  oddolną,  a   czasem  inicjować  konkretne przedsięwzięcia – 

słowem, przekładać język sztuki na język społecznej zmiany. Takie efekty nie były typowe 

dla bardziej klasycznych form sztuki ekologicznej, co sugeruje, że przekroczenie granic 

173



sztuki zwiększa jej sprawczość w  pewnych obszarach. Jednocześnie jednak analiza 

krytyczna ujawniła napięcia i paradoksy wpisane w strategie postartystyczne. Po pierwsze, 

pojawia  się  kwestia  instrumentalizacji  sztuki  –  gdy  wartość  artystyczna  dzieła  

zostaje podporządkowana celom społecznym lub politycznym, rodzi się pytanie, czy wciąż 

mamy do czynienia ze sztuką, czy już wyłącznie z  aktywizmem i  czy to ewentualne 

rozmycie granic jest problemem, czy wręcz przeciwnie – nową wartością. Po drugie, 

odnotowano utratę autonomii sztuki: część artystów obawia się, że angażując się 

w  bezpośrednią działalność, tracą swobodę eksperymentu i  krytycznej dystynkcji, jaka 

płynie z autonomii pola artystycznego. Ponadto, skuteczność polityczna postsztuki okazała 

się dyskusyjna w  szerszej skali. Analizowane inicjatywy, choć pełne entuzjazmu 

i wartościowych działań lokalnych, często natrafiały na bariery systemowe – podobnie jak 

tradycyjny aktywizm obywatelski. Ostatecznie więc rozważania te doprowadziły do 

konkluzji, że postsztuka jest obiecującym kierunkiem zwiększania zaangażowania 

i realności sztuki, wnosi nowe perspektywy etyczne i społeczne do praktyk artystycznych, 

ale nie jest wolna od problemów. Wymaga ciągłego balansowania między utopijną wizją 

sztuki jako siły naprawczej, a rygorami rzeczywistości, które mogą tę wizję podkopywać. 

Empiryczna weryfikacja hipotez w  Opolnie Zdroju wykazała, że oddolna sztuka 

zaangażowana może inspirować i  integrować ludzi, jednak nie zastąpi działań 

systemowych, jeśli te zawodzą. Sztuka stała się tam narzędziem budowania wspólnoty – 

mieszkańcy poczuli, że nie są sami w obliczu zagrożenia, że ich doświadczenie zostaje 

wysłuchane i wyrażone poprzez kreatywne formy. To potwierdziło przewidywany potencjał 

integracyjny i  katalityczny sztuki: działania artystyczne przetłumaczyły abstrakcyjny 

problem ekologiczny na język przeżyć lokalnej społeczności, wzmacniając ich głos 

w  debacie publicznej. Dzięki sztuce o  Opolnie zrobiło się głośniej w  mediach, nastąpiła 

pewna mobilizacja władz lokalnych i  włączenie tematu do szerszej dyskusji 

o  sprawiedliwej transformacji regionów pogórniczych. Można więc uznać, że hipoteza 

o  pozytywnym wpływie postsztuki na mikrospołeczność znalazła potwierdzenie – sztuka 

dostarczyła mieszkańcom narzędzi ekspresji i platformy solidarności, co samo w sobie jest 

cennym osiągnięciem. Jednak studium przypadku ukazało również ostro granice tej 

sprawczości.  Pomimo  twórczych  protestów  i   nagłośnienia  problemu,  degradacja  

miejsca nadal postępuje. Kopalnia Turów kontynuuje działalność na mocy decyzji 

politycznych, a  poziom wód gruntowych w  okolicy dalej się obniża. Sztuka nie mogła 

zatrzymać „brutalnych faktów” geologicznych i  ekonomicznych, gdy brakowało woli 

politycznej do ich zmiany. Co więcej, życie mieszkańców nadal naznaczone jest 

174



niepewnością – wciąż czekają na konkretny plan rekompensat i  działań osłonowych, 

a  wiele rodzin żyje w  zawieszeniu, licząc na wykup domów. Sama sztuka nie rozwiąże 

tych strukturalnych problemów, może jedynie łagodzić ich psychospołeczne skutki. 

w pracy przywołano kontrastujący przykład innej zagrożonej wsi – Pödelwitz w Niemczech 

– gdzie protesty mieszkańców wsparte przez działania oddolne zakończyły się sukcesem, 

ale stało się tak głównie dzięki systemowym decyzjom politycznym o  odchodzeniu od 

węgla. Ten kontrast uwypuklił wniosek, że dla realnej skuteczności oddolnych inicjatyw 

artystycznych potrzebne jest sprzężenie ich z  szerszymi zmianami instytucjonalnymi. 

Badania w Opolnie potwierdziły główne założenia rozprawy w skali lokalnej: sztuka może 

stać się iskrą zapalną, duchowym spoiwem i nośnikiem nowych narracji w społeczności, 

ale nie zastąpi czynników polityczno-ekonomicznych w  sprawczości makroskalowej. To 

ważne dopełnienie obrazu, gdzie badanie terenowe pozwoliło przełożyć teoretyczne 

rozważania na konkret i  wykazać, że wizja sztuki jako panaceum jest równie 

nieuprawniona, co jej całkowite przekreślanie. w  efekcie wyłoniła się konkluzja 

o  konieczności współdziałania sztuki z  innymi domenami życia społecznego – sztuka 

może inicjować zmiany w  sferze świadomości, wyobraźni, relacji międzyludzkich, ale 

dopiero w  połączeniu z  działaniami politycznymi, edukacyjnymi czy naukowymi może 

przełożyć się na trwałe przeobrażenia rzeczywistości. 

Część teoretyczna rozprawy wnosi w  ten sposób szereg unikalnych wartości, ustaleń 

i  perspektyw do badań nad sztuką w  kontekście antropocenu, wzbogacając dyskurs 

akademicki. Stanowi jednak przede wszystkim źródło refleksji, w  jaki sposób wzmocnić 

sprawczy potencjał praktyk artystycznych.  Ponadto,  praca  stanowi  kompleksową  

syntezę interdyscyplinarną, która łączy teorię sztuki z  najnowszymi nurtami humanistyki 

środowiskowej. Dzięki temu badania nad sztuką zostają osadzone w szerszym kontekście 

refleksji o  antropocenie – rozprawa pokazuje, że analizy artystyczne nie mogą pomijać 

aktualnej wiedzy o zmianach planetarnych i toczącej się wokół nich debaty intelektualnej. 

Takie powiązanie dyscyplin stanowi wartość dodaną: otwiera pole sztuk plastycznych na 

dialog z naukami o Ziemi, filozofią i socjologią, co sprzyja wypracowaniu nowego języka 

opisu praktyk artystycznych uwikłanych w problematykę globalną. Pomimo nadziei autora 

pokładanej w  roli sztuki, praca proponuje krytyczną jej ocenę wobec kryzysu 

ekologicznego, unikając jednostronności. w dotychczasowych dyskusjach często ścierały 

się dwie postawy: romantyczna wiara w  artystę jako zbawcę świata oraz sceptyczny 

pogląd, że sztuka nie ma realnego znaczenia poza własnym polem. Niniejsza rozprawa, 

poprzez wnikliwą analizę konkretnych przypadków i  idei, ukonkretyzowała zarówno 

175



potencjał, jak i  ograniczenia sztuki. Tak ujęta perspektywa jest cenna, bo pozwala 

budować dalsze badania i  działania na realistycznych podstawach – dostrzegając siłę 

sztuki w kształtowaniu wyobraźni i dyskursu, a jednocześnie rozumiejąc, jakie są granice 

tego oddziaływania. Praca wnosi również nową wiedzę faktograficzną i  analityczną do 

badań nad sztuką ekologiczną, zwłaszcza w kontekście polskim. Dokumentacja i analiza 

działań w Opolnie-Zdroju, to oryginalny wkład empiryczny. Dotąd zagadnienia te nie były 

szeroko opracowane w literaturze, a studium konkretnych inicjatyw wzbogaca rozumienie 

tego, jak walka o  sprawczość sztuki przekłada się na praktykę artystyczną w  Polsce. 

Jednocześnie pokazanie polskich doświadczeń na tle globalnym podkreśla ich specyfikę 

i  znaczenie: lokalne działania mogą wnosić istotne perspektywy do światowej dyskusji 

traktując kazus Opolna jako przykład społeczności zmagającej się z  dziedzictwem 

przemysłu węglowego, analogicznie do wielu innych miejsc na świecie. Dysertacja ta 

porządkuje i  konceptualizuje terminologię z  pogranicza sztuki i  ekologii. Wprowadzenie 

i  objaśnienie pojęć z  zakresu ekokrytyki, a  następnie odniesienie ich do praktyk 

artystycznych tworzy ramy teoretyczne, z których mogą korzystać kolejni badacze sztuki. 

Także analiza krytyczna zjawisk takich jak estetyzacja katastrofy czy artwashing  w  sztuce  

ekologicznej  pomaga  wyznaczyć  kryteria  oceny  autentyczności zaangażowanych  

praktyk  artystycznych.  Wskazanie,  dlaczego  pewne  działania  pozostają 

powierzchowne i  co odróżnia je od działań rzeczywiście transformujących świadomość, 

pozwala uniknąć pułapki pozorności i  zwiększyć oddźwięk społeczny sztuki. w  pracy 

skupiono się na praktykach postartystycznych jako dominującej tendencji pośród innych 

nurtów sztuki współczesnej, które dzięki swej specyfice mają potencjał stać się sztuką 

prawdziwie użyteczną. w  kontekście kryzysu klimatycznego, postsztuka nabiera 

dodatkowego wymiaru – może stać się strategią radzenia sobie ze skutkami katastrofy 

i próbą wypracowania alternatywnych modeli działania i wdrażania ich w codzienność. To 

perspektywa, która może zainspirować dalsze badania na styku ekokrytyki i  teorii sztuki, 

a także zachęcić artystów do odważniejszego eksperymentowania z formami kolektywnej 

współpracy. Wreszcie, wnioski płynące z rozprawy mają znaczenie nie tylko dla teorii, ale 

i  dla praktyki artystycznej. Uświadamiają wagę dialogu sztuki z  nauką, aktywizmem 

i  polityką – czyli tworzenia transdyscyplinarnych platform, na których twórcy, badacze 

i  działacze społeczni wspólnie wypracowują język zmiany. Taki postulat wypływa 

z przekonania, które rozprawa silnie argumentuje: że przemiana społeczno-kulturowa jest 

warunkiem przetrwania w antropocenie, a bez sztuki – rozumianej jako przestrzeń, gdzie 

rodzą się nowe idee, empatia i  wrażliwość na złożoności świata – przemiana ta byłaby 

niepełna. 

176



Przeprowadzone analizy teoretyczne ujawniły jednak też istotną lukę w dotychczasowych 

podejściach artystycznych do wyzwań antropocenu. Pomimo różnych strategii sztuka 

w  obliczu kryzysu planetarnego często grzęźnie w  impasie wyobraźni: potrafi zwrócić 

uwagę na katastrofalne perspektywy, ale nie oferuje narzędzi, które prowadziłyby 

odbiorców od refleksji do realnego działania. Już sama kategoria działania pozycjonująca 

je w  polu sztuki, stanowi wytrych, który osłabia efekt zrzucając z  odbiorcy jakiekolwiek 

konsekwencje, kiedy w swym odczuciu jest wyłącznie widzem spektaklu. Odpowiedzią na 

tak zdiagnozowany problem mogą być praktyki postartystyczne, które mieszają się 

z  rzeczywistością w  sposób, który dla widza, czy jak by to powiedział Wright 

“użytkownika”, jest nie do odróżnienia. Brak jednak w  tych strategiach myślenia 

długofalowego, włączającego perspektywę, co po projekcie, pozbawia ich trwałego 

oddziaływania. Konkluzją części teoretycznej jest więc potrzeba wypracowania nowego 

modelu działalności artystycznej, który przezwycięży te ograniczenia. Modelu zdolnego 

przekuć krytyczną wyobraźnię na trwałe, wspólnotowe działania i  zapewnić większą 

sprawczość sztuki w  obliczu kryzysu antropocenu. Identyfikacja tej luki stała się 

bezpośrednim impulsem do próby opracowania własnej propozycji konceptualnej, mającej 

na celu odpowiedź na zdiagnozowane braki. 

Z tego powodu część artystyczna pracy poświęcona została autorskiemu projektowi 

o nazwie „Współczynnik Użytkowania” (WU), stanowiącemu próbę praktycznej odpowiedzi 

na powyższe rozpoznania. Projekt ten został pomyślany jako narzędzie wspierające 

planowanie, realizację i  utrzymanie społecznie zaangażowanych działań artystycznych, 

tak aby zwiększyć ich realny i  długofalowy wpływ. Geneza WU wyrasta bezpośrednio 

z wniosków części teoretycznej – jego celem jest wypełnienie luki między jednorazowym, 

symbolicznym gestem a trwałą zmianą społeczną. w praktyce Współczynnik Użytkowania 

przyjmuje formę ramy metodologicznej porządkującej proces twórczy od momentu 

sformu łowania Propozycji, poprzez etap Użycia projektu przez odbiorców 

(przekształconych w  jego aktywnych użytkowników), aż po fazę Utrzymania 

wypracowanych rozwiązań w  czasie. Tak zaplanowany cykl ma pomóc twórcom 

i  społeczności w  podejmowaniu świadomych decyzji: czy i  jak kontynuować rozpoczętą 

inicjatywę, kiedy wprowadzić ewentualne korekty, bądź kiedy zakończyć działania lub 

przekazać ich efekty lokalnym aktorom do dalszego wykorzystania. 

WU wpisuje się w  nurt dążeń do przeformułowania roli sztuki z  czysto estetycznej na 

społeczną i  użytkową. Odwołuje się do idei sztuki użytecznej (Arte Útil) Tanii Bruguery 

oraz koncepcji usership Stephena Wrighta, które akcentują przesunięcie roli odbiorcy 

177



z  biernego widza na aktywnego użytkownika dzieła. Czerpie także z  tradycji rzeźby 

społecznej Josepha Beuysa, zakładającej twórcze kształtowanie tkanki społecznej niczym 

materiału artystycznego. Ponadto projekt nawiązuje do postulatu epoki postartystycznej 

Jerzego Ludwińskiego, zacierającego granice między sztuką a  życiem codziennym, jak 

również korzysta z doświadczeń sztuki relacyjnej, budującej tymczasowe mikro-wspólnoty 

uczestników. WU uwzględnia także perspektywę posthumanistyczną – włączając do 

procesu więcej-niż-ludzkich uczestników (elementy środowiska naturalnego) – oraz 

inspiruje się ideami postwzrostu, kładąc nacisk na działanie w  granicach planetarnych 

i zasadę „nie szkodzić”. Dzięki tak szerokiej podstawie teoretycznej narzędzie to pozostaje 

zakorzenione w  polu sztuki, ale jednocześnie rozszerza jego oddziaływanie, oferując 

praktyczne kryteria projektowania i  ewaluacji skuteczności interwencji artystycznych. Co 

ważne, WU bezpośrednio nawiązuje do pytań postawionych wcześniej w  rozprawie – 

o  warunki, w  jakich sztuka może realnie wpływać na społeczeństwo i  środowisko – 

proponując konkretny sposób przełożenia krytycznej refleksji na wspólne działania 

przekładające się na trwałą zmianę. 

Ostateczny wydźwięk pracy „Sztuka w  epoce antropocenu” podkreśla konieczność 

budowania odpowiedzialnej świadomości zarówno badawczej, jak i  artystycznej. 

Połączenie szczegółowej refleksji teoretycznej z  autorskim eksperymentem twórczym 

pokazało, że w  obliczu kryzysu planetarnego sztuka może odgrywać istotną rolę jako 

katalizator zmiany, ale tylko pod warunkiem przekroczenia tradycyjnych schematów 

działania i  krytycznego namysłu nad własnymi ograniczeniami. Zintegrowane podejście 

zaprezentowane w  rozprawie – łączące analizę i  praktykę – stanowi przykład 

poszukiwania nowych dróg w  odpowiedzi na wyzwania antropocenu. Taka postawa, 

świadoma kontekstu społeczno-ekologicznego, unika zarówno naiwnego idealizmu, jak 

i  paraliżującego cynizmu. w  zamian proponuje zaangażowanie oparte na refleksji: 

tworzenie nowych narracji i  narzędzi (jak WU) przy jednoczesnym poczuciu 

odpowiedzialności za realne skutki podejmowanych działań. Tym samym rozprawa wnosi 

wkład w  pogłębienie dyskusji o  roli sztuki w  dobie antropocenu, wskazując, że tylko 

poprzez połączenie wyobraźni z  praktycznym działaniem oraz krytycznej świadomości 

z  odwagą interwencji możemy realnie zmierzyć się z  kryzysem i  współtworzyć bardziej 

zrównoważoną przyszłość. 

178



Bibliografia 

Arendt, Hannah. Responsibility and judgment (New York: Schocken Books, 2003) 

Bakke, Monika. Bio‑transfiguracje. Sztuka i estetyka posthumanizmu (Poznań: 

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, 2011) 

Barad, Karen. Spotkanie z wszechświatem w pół drogi. Fizyka kwantowa a splątanie 

materii ze znaczeniem, przeł. Sławomir Królak (Poznań: WBPiCAK, 2024) 

Bennett, Jane. Vibrant Matter: a Political Ecology of Things (Durham, NC: Duke University 

Press, 2010), Przedmowa (Preface) VIII 

Bishop, Claire. „Antagonism and Relational Aesthetics”, October, nr 110 (jesień 2004) 

Bishop, Claire. Sztuczne piekła: Sztuka partycypacyjna i polityka widowni (Warszawa: Bęc 

Zmiana, 2015) 

Bińczyk, Ewa. Epoka człowieka. Retoryka i marazm antropocenu (Warszawa: 

Wydawnictwo Naukowe PWN SA, 2018) 

Bińczyk, Ewa. Uspołecznianie antropocenu. Ekowerwa i ekologizowanie ekonomii (Toruń: 

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2023) 

Bińczyk, Ewa. Cichocki Sebastian, Depczyński Jakub, Lewandowska Jagna, Stefańska 

Bogna, Przewodnik po wystawie Wiek półcienia: Sztuka w czasach planetarnej zmiany, 

red. Jakub Depczyński, Agnes Dudek, Zofia Kozik i Kacha Szaniawska (Warszawa: 

Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, 2020) 

Bochenek, Maksymilian. KLIMAKS, red. Piotr Salewski (Gdynia: Muzeum Emigracji 

w Gdyni, 2021) 

Bourriaud, Nicolas. Estetyka relacyjna, tłum. Łukasz Białkowski (Kraków: MOCAK, 2012) 

179



Braidotti, Rosi. Po człowieku, przeł. Emilia Konopka (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 

PWN, 2014) 

Crutzen, Paul J.. Eugene F. Stoermer i Will Steffen, "The 'Anthropocene", w The Future of 

Nature: Documents of Global Change, red. Libby Robin, Sverker Sörlin i Paul Warde (New 

Haven: Yale University Press, 2013) 

Davis, Heather i Turpin Etienne. red., Art in the Anthropocene: Encounters Among 

Aesthetics, Politics, Environments and Epistemologies (London: Open Humanities Press, 

2015) 

Demos, T.J.. Against the Anthropocene: Visual Culture and Environment Today (Berlin: 

Sternberg Press, 2017) 

Demos, T.J.. Decolonizing Nature: Contemporary Art and the Politics of Ecology (Berlin: 

Sternberg Press, 2014) 

Demos, Termin zaczerpnięty od T.J.Demosa.T. J.. Radical Futurisms: Ecologies of 

Collapse, Chronopolitics, and Justice-to-Come (Berlin: Sternberg Press, 2023) 

Demos, T.J.. Beyond the World's End: Arts of Living at the Crossing (Durham: Duke 

University Press, 2020) 

Demos, T.J.. „Contemporary Art and the Politics of Ecology: An Introduction,” Third Text 27, 

nr 1 (styczeń 2013) 

Depczyński, Jakub. „Na krawędzi odkrywki. Praktyki postartystyczne i zaangażowanie 

klimatyczne na plenerach w Opolnie‑Zdroju,” Czas Kultury, nr 1 (2024) 

Depczyński, Jakub i Stefańska Bogna. „Mniej znaczy dość. Kultura umiaru na 

konceptualnych plenerach artystycznych w Polsce lat siedemdziesiątych,” Kultura 

Współczesna 1(117) (2022) 

Dziamski, Grzegorz. „Dokumentowanie sztuki jako nowa praktyka artystyczna,” Sztuka 

i Dokumentacja 6 (2012) 

Fabijańska, Monika. ecofeminism(s) (New York: Thomas Erben Gallery, 2020) 

Grudniewska, Melania. „Sztuka-to wszystko”, Głos Koszaliński, 253 (9 września 1972). 

180



Góźdź, Szymon. Działalność, struktura i znaczenie galerii „Pod Maną Lisą” (Poznań: 

Uniwersytet Artystyczny w Poznaniu, 2019) 

Documenta Fifteen Handbook, . red. Petra Schmidt (Kassel: Hatje Cantz Verlag GmbH, 

2022) 

Haraway, Donna J.. Manifestly Haraway (Minneapolis: University of Minnesota Press, 

2016), 9-10, ProQuest Ebook Central. 

Haraway, Donna J.. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene (Durham: 

Duke University Press, 2016), 31, 47 

Helguera, Pablo. Education for Socially Engaged Art: a Materials and Techniques 

Handbook (New York: Jorge Pinto Books, 2011) 

Hickel, Jason. Mniej znaczy lepiej. o tym, jak odejście od wzrostu gospodarczego ocali 

świat (Kraków: Karakter, 2022) 

Horn, Eva i Bergthaller Hannes. The Anthropocene: Key Issues for the Humanities (Nowy 

Jork: Routledge, 2020) 

IPCC. Podsumowanie dla Decydentów. Zmiana Klimatu 2021: Fizyczne Podstawy 

Naukowe. Wkład i Grupy Roboczej do Szóstego Raportu Oceny Międzyrządowego 

Zespołu ds. Zmiany Klimatu, tłum. Szymon Malinowski i in. (Warszawa: IPCC, 2021) 

Jackson, Tim. Postwzrost. Życie po kapitalizmie (Toruń: Wydawnictwo Naukowe 

Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2024) 

Jacobs, Antje. Steven Devleminck, i Karin Hannes, „Co‐Creatively Producing Knowledge 

With Other‐Than‐Human Organisms in a (Bio)Technology‐Controlled Artistic Environment,” 

Social Inclusion 11, nr 3 (2023) 

Juskowiak, Piotr. „Sztuka wspólnoty Krzysztofa Wodiczki: Wokół Projekcji Poznańskiej,” 

Praktyka Teoretyczna 1 (2010) 

Kodym-Kozaczko, Grażyna i Kozaczko Mieczysław. „Opolno-Zdrój – problemy 

rewitalizacji,” Zeszyty Naukowe Politechniki Poznańskiej 17 (2023): 242, doi:10.21008/

j.2658-2619.2023.17.14. 

181



Krukowska, Anna i Rzerzycha-Myśliwy Małgorzata. Odkrywki. Kropla wiedzy o plenerze 

Ziemia Zgorzelecka 1971–2021, Muzeum Współczesne Wrocław i Akademia Sztuk 

Pięknych im. Eugeniusza Gepperta we Wrocławiu, 2021 

Kukiełko-Rogozińska, Kalina. „Wszyscy jesteśmy artystami? Marshall McLuhan i Joseph 

Beuys o społecznej roli sztuki,” Panoptikum 11 (18) (2012) 

Latour, Bruno. Facing Gaia: Eight Lectures on the New Climatic Regime (Cambridge, MA: 

Polity Press, 2017) 

Latour, Bruno. We Have Never Been Modern, tłum. Catherine Porter (Cambridge, MA: 

Harvard University Press, 1993) 

Lisowski, Piotr. „Performatywna «mitologia». o strategii kuratorskiej Jerzego 

Ludwińskiego,” w Wypełniając puste pola, red. Piotr Lisowski (Toruń: CSW Znaki Czasu, 

2011) 

Lisowski, Piotr. „Peryferyjne pole gry. Tam, gdzie wszystko się kończy albo zaczyna,” 

Elementy. Sztuka i Dizajn, nr 4, 2023. 117. 

Lubiak, Jarosław. Bezludzka Ziemia, w ramach projektu Plastyczność planety, red. Jan 

Koźbiel (Warszawa: Centrum Sztuki Współczesnej Zamek U–jazdowski, 2019) 

Lubiak, Jarosław. Centrum Natury Współczesnej, w ramach projektu Plastyczność planety, 

tekst kuratorski, (Warszawa: Centrum Sztuki Współczesnej Zamek U–jazdowski, 2019) 

Ludwiński, Jerzy. Sztuka w epoce postartystycznej i inne teksty, red. Jarosław Kozłowski, 

(Poznań–Wrocław: Akademia Sztuk Pięknych w Poznaniu; BWA Wrocław Galerie Sztuki 

Współczesnej, 2009) 

Ludwiński, Jerzy. „Neutralizacja kryteriów,” w Katalog sympozjum „Ziemia Zgorzelecka — 

nauka i sztuka w procesie ochrony naturalnego środowiska człowieka”, Opolno-Zdrój, 

1971 

Majbroda, Katarzyna. „A ghost village. Spatial cleansing in Wigancice-Żytawskie in the 

landscape of the Turów mining and power complex, Lower Silesia,” Lud 106 (2022) 

Malzacher, Florian. Prawda jest konkretna. Artystyczne strategie w polityce. Podręcznik, 

red. steirischer herbst i Florian Malzacher (Warszawa: Fundacja Nowej Kultury Bęc 

Zmiana, 2017) 
182



Markiewka, Tomasz S.. Zmienić świat raz jeszcze. Jak wygrać walkę o klimat (Warszawa: 

Czarna Owca, 2021) 

Martin, Stewart. „Critique of Relational Aesthetics”, Third Text, vol. 21, nr 4 (lipiec 2007) 

Marzec, Andrzej. Antropocień. Filozofia Estetyka po końcu świata (Warszawa: 

Wydawnictwo Naukowe PWN SA, 2021) 

Meadows, Donella. Dennis Meadows i inni, Granice wzrostu (Warszawa: Państwowe 

Wydawnictwo Ekonomiczne, 1973) 

Mirzoeff, Nicholas. „Visualizing the Anthropocene,” Public Culture 26, nr 2 (2014) 

Moore, Jason W.. red., Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Crisis of 

Capitalism (Oakland, CA: PM Press, 2016) 

Mortimer-Sandilands, Catriona i Erickson Bruce. red., Queer Ecologies: Sex, Nature, 

Politics, Desire (Bloomington: Indiana University Press, 2010) 

Morton, Timothy. Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World 

(Minneapolis: University of Minnesota Press, 2013) 

Morton, Timothy. Mroczna ekologia. Ku logice przyszłego współistnienia, tłum. Anna Barcz 

(Warszawa: Oficyna Związek Otwarty, 2023) 

Morton, Timothy. Ecology without Nature: Rethinking Environmental Aesthetics 

(Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007) 

Nader, Luiza. „Wspólnota wyobraźni jako dyssensus. VIII Spotkanie Artystów i Teoretyków 

Sztuki Świdwin/Osieki (1970),” Sztuka i Dokumentacja 18 (2018) 

Oreskes, Naomi i Conway Erik M.. Upadek cywilizacji zachodniej: Spojrzenie 

z przyszłości, tłum. Ewa Bińczyk, Jakub Gużyński, Krzysztof Tarkowski(Warszawa: 

Wydawnictwo Naukowe PWN, 2018) 

Parikka, Jussi. „Antrobscen(a)”. Prace Kulturoznawcze 22, nr 1–2 (2018) 

Płatkowska, Paulina i Jeż-Kaflik Agnieszka. red., Nauka o klimacie (Warszawa: Sonia 

Draga Wydawnictwo, 2019) 

183



Radomska, Katarzyna. „Ilustracja pola sztuki,” w Wypełniając puste pola, red. Piotr 

Lisowski (Toruń: CSW Znaki Czasu, 2011) 

Raworth, Kate. Ekonomia obwarzanka. Siedem sposobów myślenia o ekonomii XXI wieku 

(Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2021) 

Sanz, Teresa i Rodriguez-Labajos Beatriz. "Does artistic activism change anything? 

Strategic and transformative effects of arts in anti-coal struggles in Oakland, CA," 

Geoforum 122 (2021) 

Shiva, Vandana. Staying Alive: Women, Ecology and Survival in India (New Delhi: Kali for 

Women, 1988) 

Shiva, Vandana. „Women’s Economic Empowerment: Let’s Act Together,” wystąpienie 

w Parlamencie Europejskim z okazji Międzynarodowego Dnia Kobiet, 8 marca 2018, 

dokument MS Word 

Sholette, Gregory. Dark Matter: Art and Politics in the Age of Enterprise Culture (London; 

New York: Pluto Press, 2010) 

Starec, Milan. „Zanim umilkną dzwony,” w 3 km od Beznadziei, (Uhelná: Stowarzyszenie 

Sąsiedzkie Uhelná, 2023) 

Stefańska, Bogna. „Muzeum dobra wspólnego i dziwne użytki: Solidarny Dom Kultury 

‘Słonecznik’,” Czas Kultury XL, nr 1 (2024) 

Szreder, Kuba. „Postsztuka dzisiaj, czyli dziwne narzędzia w powszechnym użyciu”, Quart 

2021, nr 1 

Szreder, Kuba. ABC Projektariatu. o nędzy projektowego życia (Warszawa: Fundacja 

Nowej Kultury Bęc Zmiana, 2016) 

Słodkowski, Piotr. "Wystawianie sztuki jako działanie zapobiegawcze," w Humanistyka 

prewencyjna, red. Ewa Domańska, Piotr Słodkowski i Monika Stobiecka (Warszawa–

Poznań: Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, Poznańskie Centrum Dziedzictwa, 

2022) 

Teksty, Joseph Beuys.. komentarze, wywiady, wybór, oprac. i wstęp Jaromir Jedliński 

(Warszawa: Akademia Ruchu; Centrum Sztuki Współczesnej, 1990) 

184



Tsing, Anna. „Unruly Edges: Mushrooms as Companion Species,” Environmental 

Humanities 1 (2012) 

Warmuz, Katarzyna. „„Spatium Gelatum” Zbigniewa Oksiuty jako forma estetyzacji 

przestrzeni,” Amor Fati 1, nr 5 (2016) 

Warsza, Joanna. Syntetyczny folklor - Przewodnik wystawy indywidualnej Janka Simona, 

(Warszawa: Centrum Sztuki Współczesnej Zamek Ujazdowski, 2019) 

Wilczyńska, Karolina i Pasożyt Arek. „Obrazy idą na strajk – o strategii aktywistycznej Arka 

Pasożyta,” Czas Kultury XL, nr 1 (2024) 

Worłowska, Magdalena. „Sztuka zaangażowana ekologicznie na sympozjach i plenerach 

na Ziemiach Zachodnich i Północnych w latach 60. i 70. (Opolno, Osieki, Zielona Góra),” 

Pamiętnik Sztuk Pięknych, nr 11 (Warszawa 2016) 

Wright, Stephen. w stronę leksykonu użytkowania (Warszawa: Fundacja Bęc Zmiana, 

2019) 

Yoldaş. Ecosystem of Excess, dostęp 15 sierpnia 2023 

Załuski, Tomasz. „Napięcia, negocjacje, przechwyty i odzyski. Sztuka jako polityka 

redystrybucji”, w Skuteczność sztuki, red. Tomasz Załuski (Łódź: Muzeum Sztuki w Łodzi, 

2014) 

Ziemianie atakują! Raport. red. Mateusz Galica (Warszawa: Fundacja Lata Dwudzieste, 

2024) 

Żmijewski, Artur. Stosowane sztuki społeczne (Warszawa: Wydawnictwo Krytyki 

Politycznej, 2007) 

185



Netografia 

Ainley, Nathaniel. „Giant Hands Emerge From a Venice Canal to Raise Climate Change 

Awareness,” Vice, 15 maja 2017, dostęp 8 listopada 2023, https://www.vice.com/en/article/

giant-hands-venice-canal-climate-change-awareness/. 

Araeen, Rasheed. „Ecoaesthetics: a Manifesto for the Twenty‐First Century,” 

ResearchGate, wrzesień 2009, dostęp 8 listopada 2023, https://www.researchgate.net/

publication/232244026_Ecoaesthetics_A_Manifesto_for_the_Twenty-First_Century. 

Arte Útil. „Revival Field”, dostęp 14 marca 2023, https://arte-util.org/projects/revival-field/. 

Audi MediaCenter, „Audi nawiązuje wieloletnią współpracę z Muzeum Sztuki Nowoczesnej 

w Warszawie. ” Audi MediaCenter, 8 października 2024, dostęp 15 listopada 2024,https://

audi-mediacenter.pl/

artykul,52685,audi_nawiazuje_wieloletnia_wspolpracy_z_muzeum_sztuki_nowoczesnej_w

_warszawie. 

Basciano, Oliver. „’It’s artwashing’: can galleries wean themselves off Russian oligarch 

loot?,” The Guardian, 17 marca 2022, dostęp 10 listopad 2023. https://

www.theguardian.com/artanddesign/2022/mar/17/artwashing-art-galleries-russian-

oligarch-money. 

Bishop, Claire. „The Social Turn: Collaboration and Its Discontents,” Artforum 44, nr 6 (luty 

2006), dostęp 18 lipca 2025, https://www.artforum.com/features/the-social-turn-

collaboration-and-its-discontents-173361/. 

Borowski, Włodzimierz. „VII Pokaz Synkretyczny pt. «Zdjęcie Kapelusza», . Osieki, 1967,” 

Archiwum Włodzimierza Borowskiego, Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, dostęp 

25 marca 2023, https://archiwum.artmuseum.pl/pl/archiwum/archiwum-wlodzimierza-

borowskiego/1184?read=all. 

186



BP or not BP? „We create an oil spill inside the British Museum. with Reverend Billy and 

the Stop Shopping Choir!,” BP or not BP?, 2 maja 2015, dostęp 10 listopada 2023, https://

bp-or-not-bp.org/2015/05/02/we-create-an-oil-spill-inside-the-british-museum-with-

reverend-billy-and-the-stop-shopping-choir/. 

Briegleb, Till. „Człowiek sam jest stwórcą,” Dwutygodnik, 2024, dostęp 28 maja 2025, 

https://www.dwutygodnik.com/artykul/9539-czlowiek-sam-jest-stworca.html. 

Bujalski, Szymon. „IPCC podsumowuje: od premiery pierwszego raportu emisje gazów 

cieplarnianych wzrosły o ponad połowę. ” Nauka o Klimacie, dostęp 10 września 2025, 

https://naukaoklimacie.pl/aktualnosci/ipcc-podsumowuje-szosty-raport-od-premiery-

pierwszego-emisje-gazow-cieplarnianych-wzrosly-o-ponad-polowe/. 

Bystroński, Albert. Zapomniane dawne uzdrowisko Opolno Zdrój umiera. Mieszkańcy 

czekają, co dalej, TVP Wrocław, dostęp 7 sierpnia 2025, https://wroclaw.tvp.pl/83535156/

zapomniane-dawne-uzdrowisko-opolno-zdroj-umiera-mieszkancy-czekaja-co-dalej 

Cichocki Sebastian i Szreder Kuba, Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie. „O 

wystawie – Robiąc użytek. Życie w epoce postartystycznej.” Making Use. dostęp 4 

czerwca 2025, https://makinguse.artmuseum.pl/o-wystawie/. 

Culture.pl. „Janek Simon,” dostęp 25 maja 2024, https://culture.pl/pl/tworca/janek-simon. 

Culture.pl. „Przemysław Jasielski,” dostęp 25 maja 2024, https://culture.pl/pl/tworca/

przemyslaw-jasielski. 

Demagog. “Kopalnia Turów: wyjaśniamy sytuację po decyzji TSUE,” Demagog: Analizy 

i Raporty, 26 maja 2021, dostęp 8 czerwca 2025, https://demagog.org.pl/analizy_i_raporty/

kopalnia-turow-wyjasniamy-sytuacje-po-decyzji-tsue/. 

Denes, Agnes. „Wheatfield - a Confrontation: Battery Park Landfill, Downtown Manhattan 

(1982),” Agnes Denes Studio, dostęp 4 marca 2023, http://www.agnesdenesstudio.com/

works7.html. 

Depczyński, Jakub. „OPOLNO 2071,” dostęp 7 sierpnia 2025, Królikokaczki.pl (archiwum 

postartystyczne), https://krolikokaczki.pl/opolno-2071/ 

187



Depczyński, Jakub. Opolno-Zdrój to przyszłość! Od konceptualnych plenerów do 

sprawiedliwej transformacji. w: Biuro Usług Postartystycznych, 2024, Bęc Zmiana, dostęp 

18 czerwca 2025, https://beczmiana.pl/bup/. 

Depczyński, Jakub. „Weekend ze sztuką w Opolnie-Zdroju”. w: Biuro Usług 

Postartystycznych, 2024, Bęc Zmiana, dostęp 18 czerwca 2025, https://beczmiana.pl/bup/. 

Derlacz Zuzia, Jędrzejewska‑Szmek Krysia, Knychalska Ola, Roszkowska Olga, Salicka 

Pola, „Czy złożyłabyś tu jaja? Nawiedzone krajobrazy miejskiego mokradła,” Muzeum 

Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, dostęp 5 marca 2025, https://artmuseum.pl/wystawy/

czy-zlozylabys-tu-jaja 

Dirgantoro, Wulan i Kent Elly. „We need to talk! Art, offence and politics in Documenta 15,” 

OnCurating, issue 54, miesiąc 2022?, dostęp 21 lipca 2025, https://on‑curating.org/

issue‑54‑reader/we‑need‑to‑talk‑art‑offence‑and‑politics‑in‑documenta‑15.html. 

„Documenta 7 ” documenta, dostęp 4 marca 2023, https://documenta.de/en/retrospective/

documenta-7. 

Documenta Fifteen. „Let there be lumbung: Talks about lumbung practices and lumbung 

beyond documenta fifteen,” documenta fifteen – News, wrzesień 2022, dostęp 28 maja 

2025, https://documenta-fifteen.de/en/news/let-there-be-lumbung-talks-about-lumbung-

practices-and-lumbung-beyond-documenta-fifteen/. 

Eliasson, Olafur i Rosing Minik. „Ice Watch,” 2014-2019, dostęp 8 listopada 2023, https://

olafureliasson.net/artwork/ice-watch-2014/. 

Ekologia.pl. „Lej depresji”, sekcja Wiedza → Encyklopedia, dostęp 8 czerwca 2025, https://

www.ekologia.pl/slownik/lej-depresji/. 

Flamingo, Elvin. „Symbiosity of Creation — Self-commentary on the artist's achievements,” 

Elvin Flamingo, dostęp 15 maja 2023, https://www.elvinflamingo.art/n-b-t.html. 

Flamingo, Elvin. Symbiotyczność tworzenia. Dzień 1/119, NOMUS (Gdańsk), dostęp 15 

maja 2023, https://nomus.gda.pl/pl/zbiory/f/elvin-flamingo/symbiotycznosc-tworzenia-

dzien-1119. 

Forensic Architecture, „Ecocide in Gaza”, dostęp 20 maja 2025, https://forensic-

architecture.org/investigation/ecocide-in-gaza. 

188



Frydrych, Michał. Pomnik Drutu Kolczastego, instalacja artystyczna, Muzeum Woli, 

Warszawa, 19 listopada 2021, dokumentacja dostępna online w ramach projektu Marsz 

Gościnności (9–15 listopada 2021), dostęp 11 lipca 2025, https://marszgoscinnosci.pl/

pomnik-drutu-kolczastego/. 

Greenberger, Alex. “Documenta’s Anti-Semitism Controversy, Explained: How a German 

Art Show Became the Year’s Most Contentious Exhibition,” ARTnews, opublikowano 22 

lipca 2022, dostęp 21 lipca 2025, https://www.artnews.com/art-news/news/what-is-

documenta-15-antisemitism-controversy-1234635001/. 

Harrison, Helen i Harrison Newton. „Portable Fish Farm - Survival Piece #3 (1971),” The 

Harrison Studio, dostęp 4 marca 2023, https://www.theharrisonstudio.net/portable-fish-

farm-survival-piece-3-1971 

Harrison, Helen i Harrison Newton. „Shrimp Farm - Survival Piece #2,” The Harrison 

Studio, dostęp 4 marca 2023, https://www.theharrisonstudio.net/shrimp-farm-survival-

piece-2. 

Harrison, Helen i Harrison Newton. „Portable Orchard (1972-73),” The Harrison Studio, 

dostęp 4 marca 2023, https://www.theharrisonstudio.net/portable-orchard-1972-73. 

Harwood, Graham, Wright Richard i Yokokoji Matsuko. Tantalum Memorial. Instalacja 

telefoniczna, Wielka Brytania, 2008. Dostęp 20 września 2023. archive.transmediale.de/

tantalum‑memorial. 

Heinberg, Richard. "Nie antropocen, ale Wielki Pożar," Krytyka Polityczna, 24 czerwca 

2021, https://krytykapolityczna.pl/nauka/nie-antropocen-ale-wielki-pozar/ (dostęp 30 marca 

2024). 

Inomata, Aki. „Why Not Hand Over a “Shelter” to Hermit Crabs? -Border-,” Aki Inomata, 

dostęp 15 sierpnia 2023, https://www.aki-inomata.com/works/hermit/. 

Jabłońska, Elżbieta. Kwietnicki Maciej i Wlaźlak Tomasz, „Przewrót / wystawa zbiorowa,” 

Galeria Sztuki Wozownia, dostęp 18 stycznia 2024, https://wozownia.pl/przewrot-wystawa-

zbiorowa/ 

Januszczyk, Alina.  „Kobiety. Rewolucja. Słowa. ” 2020, Opowiadanie Świata, Teatr NN, 

dostęp 13 lipca 2025, https://teatrnn.pl/opowiadanie-swiata/kobiety-rewolucja-slowa-202/ 

189



Jasielski, Przemysław. Zestaw do kontroli globalnego ocieplenia, 2010, dostęp 25 maja 

2024, https://jasielski.com/ 

Karrabing Film Collective., "Karrabing Film Collective," Hawai‘i Contemporary, dostęp 15 

sierpnia 2023, https://hawaiicontemporary.org/artist-karrabing-film-collective. 

Karrabing Indigenous Corporation Collective., „The Karrabing Film. dostęp 15 sierpnia 

2023, https://karrabing.info/karrabing-film-collective 

Kijek, Karolina. „Region kopalni Turów stracił miliard złotych z UE na transformację. To 

porażka rządu PiS,” Gazeta Wyborcza Wrocław, 8 grudnia 2022, dostęp 7 czerwca 2025, 

https://wroclaw.wyborcza.pl/wroclaw/7,35771,29234391,ponad-miliard-zlotych-przeszlo-

kolo-nosa-region-kopalni-turow.html. 

Kissick, Dean. „Big Ice Art,” Affidavit, 3 grudnia 2019, dostęp 8 listopada 2023,https://

affidavit.art/articles/big-ice-art. 

Klockner, Christian Andreas i Sommer Laura K.. „Visual art inspired by climate change—

An analysis of audience reactions to 37 artworks presented during 21st UN climate summit 

in Paris,” PLOS ONE 16, nr 2 (19 lutego 2021), dostęp 10 marca 2025. https://

journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0247331 

Kochanowicz, Alicja i Kwietnicki Maciej. „Pomiędzy byciem a niebyciem”, Centrum Sztuki 

Współczesnej Zamek Ujazdowski, dostęp 20 czerwca 2025, https://u-jazdowski.pl/

program/otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem. 

Kowalczyk, Zuzanna. „Modna katastrofa,” Dwutygodnik, nr 264 (wrzesień 2019), dostęp 15 

grudnia 2023, https://www.dwutygodnik.com/artykul/8448‑modna‑katastrofa.html 

Krivich, „Yulia. ” Fundacja Sztuki Polskiej ING – Kolekcja, dostęp 11 lipca 2025, https://

ingart.pl/pl/kolekcja/artysci/yulia_krivich 

Królikokaczki. „Weekend ze sztuką w Opolnie-Zdroju,” Królikokaczki.pl, projekt 

wydarzenia, dostęp 18 czerwca 2025, https://krolikokaczki.pl/weekend-ze-sztuka-w-

opolnie-zdroju/. 

Lelonek, Diana. „Seaberry Slagheap”. Diana Lelonek, od 2018. dostęp 5 maja 2023. http://

dianalelonek.com/portfolio/seaberryslagheap/. 

190



Lelonek, Diana. „Center for the Living Things,” Diana Lelonek, dostęp 10 maja 2023, http://

dianalelonek.com/portfolio/center-for-the-living-things/. 

Leszkowicz, Paweł. „Nigdy nie będziesz szła sama. Ogólnopolski Strajk Kobiet jako Dzieło 

Sztuki w Galerii Labirynt,” OKO.press, 28 lutego 2021, dostęp 13 licpa 2025, https://

oko.press/ogolnopolski-strajk-kobiet-jako-dzialo-sztuki-w-galerii-labirynt 

Lisowski, Piotr. Sympozjum Plastyczne Wrocław ’70: Historia, [strona internetowa], dostęp 

18 sierpnia 2025, https://www.sympozjum7020.pl/sympozjum-plastyczne-wroclaw-70-

historia. 

Malik, Cecylia. „Matki Polki na wyrębie,” Cecylia Malik, dostęp 10 kwietnia 2023, https://

www.cecyliamalik.pl/pl/drzewa/MatkiPolkiNaWyrebie. 

Malik, Cecylia. „Siostry Rzeki,” Cecylia Malik, dostęp 10 kwietnia 2023, https://

www.cecyliamalik.pl/pl/rzeki/SiostryRzeki. 

Markiewicz, Miłosz. „Wspólnota prelogiczna,” Czas Kultury, nr 19/2022, sekcje 

Społeczeństwo · Sztuka · Wydarzenia, dostęp 28 maja 2025, https://czaskultury.pl/artykul/

wspolnota-prelogiczna/. 

Marsz Gościnności „Jest miejsce przy stole”. wydarzenie w ramach Marszu Gościnności, 

Rynek Główny, Kraków, 24 listopada 2021, dokumentacja dostępna online, dostęp 11 lipca 

2025, https://marszgoscinnosci.pl/jest-miejsce-przy-stole/. 

Marsz Gościnności „Korytarze humanitarne teraz”. wydarzenie w ramach Marszu 

Gościnności, Sejm RP, Warszawa, 9–15 listopada 2021, dokumentacja dostępna online, 

dostęp 11 lipca 2025, https://marszgoscinnosci.pl/korytarze-humanitarne-teraz/ 

Marsz Gościnności. strona projektu, marszgoscinnosci.pl, 2021 (wydarzenie 9–15 

listopada 2021), dostęp 11 sierpnia 2025, https://marszgoscinnosci.pl/marsz-goscinnosci/ 

Marsz Gościnności, Open Call: Marsz Gościnności. strona informacyjna, 

marszgoscinnosci.pl, 2021, dostęp 11 lipca 2025, https://marszgoscinnosci.pl/open-call-

marsz-goscinnosci/ 

Marsz Troski o Oszukanych. Marsz Gościnności, Plac Unii Lubelskiej, Warszawa, 20 

listopada 2021, dokumentacja online, dostęp 11 lipca 2025, https://marszgoscinnosci.pl/

marsz-troski-o-oszukanych-granicaczlowieczenstwa/ 

191



McDermott, Emily. „In the studio with Trevor Paglen,” 1854 Photography, dostęp 15 

czerwca 2024, https://www.1854.photography/2023/05/in-the-studio‑trevor‑paglen/ 

Mendel, Gideon. „Drowning World,” Gideon Mendel, Dostęp 5 maja 2023, https://

gideonmendel.com/drowning-world-introduction/. 

Mooney, Christopher. „Pierre Huyghe,” ArtReview, dostęp 15 sierpnia 2023, https://

artreview.com/october-2013-feature-pierre-huyghe/. 

Orlik, Justyna. „Saskie Cieplice. Kuracjusze przyjeżdżali z całego kraju do Opolno‑Zdrój. ” 

Naszemiasto.pl – Jelenia Góra, dostęp 7 czerwca 2025, https://jeleniagora.naszemiasto.pl/

saskie-cieplice-kuracjusze-przyjezdzali-z-calego-kraju-do/ar/c1-8607363. 

Orlik, Justyna. „Wchłonięte przez kopalnię: Biedrzychowice Górne i…”, Naszemiasto.pl – 

Bogatynia, dostęp 8 czerwca 2025, https://bogatynia.naszemiasto.pl/wchloniete-przez-

kopalnie-biedrzychowice-gorne-i/ar/c7-8441167. 

Pasożyt, Arek. „Obrazy Strajkujące,” Parasite, dostęp 11 lipca 2025, https://parasite.pl/pl/

obrazy-strajkujace/ 

Paglen, Trevor.  „Undersea Cables,” paglen.studio (blog), dostęp 22 maja 2024, https://

paglen.studio/2020/05/22/undersea-cables/ 

PGE GiEK SA, . Oddział Kopalnia Węgla Brunatnego Turów, „Historia,” dostęp 7 czerwca 

2025, https://kwbturow.pgegiek.pl/o-oddziale/historia. 

Plener Ziemia Zgorzelecka 2071: OPOLNO. w: Biuro Usług Postartystycznych, 2021, Bęc 

Zmiana, dostęp 18 czerwca 2025 https://beczmiana.pl/bup/. 

Polak, Marcin. „Wywiad Rzeka / Cecylia Malik,” Miej Miejsce, dostęp 10 kwietnia 2023, 

https://miejmiejsce.com/sztuka/wywiad-rzeka-cecylia-malik 

Policht, Piotr. „Sebastian Cichocki i Marianna Dobkowska: Stare to nowe nowe,” 

Culture.pl, dostęp 15 lipca 2025, https://culture.pl/pl/artykul/sebastian-cichocki-i-marianna-

dobkowska-stare-to-nowe-nowe-wywiad. 

Policht, Piotr. Ziemia odzyskiwana. o plenerze Ziemia Zgorzelecka, Culture.pl, dostęp 7 

czerwca 2025, https://culture.pl/pl/artykul/

ziemia‑odzyskiwana‑o‑plenerze‑ziemia‑zgorzelecka 

192



Policht, Piotr. "Diana Lelonek," Culture.pl, czerwiec 2017, aktualizacja sierpień 2020, 

https://culture.pl/pl/tworca/diana-lelonek (dostęp 25 marca 2023). 

Policht, Piotr. „Diana Lelonek”. Culture.pl, dostęp 5 maja 2023. https://culture.pl/pl/tworca/

diana-lelonek. 

Polityka. „Sztuki wizualne. Joanna Rajkowska,” Polityka, dostęp 10 kwietnia 2023, https://

www.polityka.pl/tygodnikpolityka/kultura/paszporty/241297,1,sztuki-wizualne-joanna-

rajkowska.read. 

Polska-org.pl. „Zwałowisko zewnętrzne KWB Turów (nieczynne),” dostęp 7 czerwca 2025, 

https://polska-org.pl/

9767357,Bogatynia,Zwalowisko_zewnetrzne_KWB_Turow_nieczynne.html. 

Powiat Zgorzelecki. “Wehikułem czasu do Opolna Zdroju”, 5 września 2022, Powiat 

Zgorzelecki – Aktualności, dostęp 20 czerwca 2025, https://powiatzgorzelecki.pl/

wehikulem-czasu-do-opolna-zdroju/. 

Powiat Zgorzelecki. “XV Zjazd Mieszkańców Wigancic Żytawskich”, Powiat Zgorzelecki – 

Aktualności, 2 czerwca 2025, dostęp 20 czerwca 2025, https://powiatzgorzelecki.pl/xv-

zjazd-mieszkancow-wigancic-zytawskich/. 

Pödelwitz hat Zukunft. „Ein Modelldorf der ökologischen und sozialen Nachhaltigkeit”, 

dostęp 20 czerwca 2025, https://www.poedelwitz.de/en/. 

Radio Wrocław, „Mieli je zasypać, ale zmienili plany. Po ćwierć wieku na mapy wracają 

Wigancice Żytawskie,” Radio Wrocław, 21 sierpnia 2019, dostęp 8 czerwca 2025. https://

www.radiowroclaw.pl/articles/view/89339/Mieli-je-zasypac-ale-zmienili-plany-Po-cwierc-

wieku-na-mapy-wracaja-Wigancice-Zytawskie. 

Rajkowska, Joanna. „Dotleniacz,” Joanna Rajkowska, dostęp 25 marca 2023, https://

www.rajkowska.com/dotleniacz-2/. 

Rajkowska, Joanna. „Dotleniacz,” Sztuka Publiczna, dostęp 10 kwietnia 2023, https://

sztukapubliczna.pl/pl/dotleniacz-joanna-rajkowska/czytaj/100. 

Worłowska, Magdalena i Krawczyk Natalia. „Klęska urodzaju: Początki sztuki ekologicznie 

zaangażowanej w Polsce w GSW Opole,” Magazyn Szum, dostęp 25 marca 2023, https://

193



magazynszum.pl/kleska-urodzaju-poczatki-sztuki-ekologicznie-zaangazowanej-w-polsce-

w-gsw-opole/. 

Reynolds, Richard. “Guerrilla Gardening: a Frontline Tour – in Pictures,” The Guardian, 23 

maja 2012, dostęp 2 czerwca 2025, https://www.theguardian.com/lifeandstyle/gallery/

2012/may/23/guerrilla-gardening-richard-reynolds. 

Rojo, Pepe. „Desde aquí se ve el futuro,” Pepe Rojo, dostęp 25 maa 2024, https://

en.peperojox.xyz/desde-aqui-se-ve-el-futuro. 

Rusetska, Kateryna. „Yulia Krivich / Юлія Кривич,” Secondary Archive, 2022, dostęp 11 

lipca 2025, https://secondaryarchive.org/artists/yulia-krivich/ 

Sawka, Natalia. „Trzymając w rękach malutkie dzieci, kobiety usiadły na świeżo wyciętych 

konarach drzew,” Krytyka Polityczna, dostęp 10 kwietnia 2023, https://krytykapolityczna.pl/

kraj/miasto/lex-szyszko-protest/. 

Schudy, Hanna. „Turów 2071, czyli o potędze wyobraźni,” Kultura Liberalna, dostęp 18 

czerwca 2025; https://kulturaliberalna.pl/2021/08/02/turow-2071-czyli-o-potedze-

wyobrazni/ 

SDK Słonecznik.  Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie – Kolekcja / cykle 

Słonecznik, dostęp 12 lipca 2025, https://artmuseum.pl/slonecznik 

Serafinowicz, Sylwia. Ziemia, wystawa zbiorowa, kur. Sylwia Serafinowicz, Muzeum 

Współczesne Wrocław, Wrocław, 20 lutego–4 maja 2015, dostęp 18 czerwca 2025, https://

muzeumwspolczesne.pl/wystawy/ziemia/. 

Serewis, Karol. „‘W Ukrainie’ czy ‘na Ukrainie’? Rada Języka Polskiego wydała opinię,” 

Noizz.pl, dostęp 11 lipca 2025, https://noizz.pl/spoleczenstwo/w-ukrainie-czy-na-ukrainie-

rada-jezyka-polskiego-wydala-opinie/qpxylj4 

Sienkiewicz, Karol. „Smutno było to oglądać,” Dwutygodnik, 20 maja 2025, dostęp 11 

sierpnia 2025, https://www.dwutygodnik.com/artykul/10208-smutno-bylo-to-ogladac.html 

Sienkiewicz, Karol. „Artystyczna kontrreformacja”, Dwutygodnik, wrzesień 2009, dostęp 10 

marca 2025, https://www.dwutygodnik.com/artykul/431-artystyczna-kontrreformacja.html 

Sitkowska, Maryla. "Teresa Murak," Culture.pl, styczeń 2003, aktualizacja kwiecień 2020, 

https://culture.pl/pl/tworca/teresa-murak (dostęp 25 marca 2023). 
194



Sokołowska, Joanna. "Profil artysty: Jerzy Rosołowicz," w: Zasoby Muzeum Sztuki 

w Łodzi, Muzeum Sztuki w Łodzi, https://zasoby.msl.org.pl/martists/view/254 (dostęp 25 

marca 2023). 

Stengers, Isabelle. In Catastrophic Times: Resisting the Coming Barbarism (London: Open 

Humanities Press we współpracy z meson press, 2015), 44. https://

openhumanitiespress.org/books/titles/in-catastrophic-times.html (dostęp 23 marca 2023) 

Stephens, Elizabeth i Sprinkle Annie. Ecosex Wedding Project, dostęp 8 listopada 2023, 

https://sprinklestephens.ucsc.edu/wedding-complilation/ 

Stephens, Elizabeth i Sprinkle Annie. „Ecosex Manifesto,” dostęp 8 listopada 2023, https://

sprinklestephens.ucsc.edu/research‑writing/ecosex‑manifesto/ 

Stowarzyszenie Dom Kołodzieja. „Wigancice Żytawskie,” Dom Kołodzieja, dostęp 8 

czerwca 2025, https://domkolodzieja.pl/kraina-domow-przyslupowych/wigancice. 

Stowarzyszenie Zielone Wrzosy. „Park Naturalny Wrzosowisko,” Blog Stowarzyszenia 

Zielone Wrzosy – Toruń, dostęp 20 stycznia 2024, https://zielonewrzosy.wordpress.com/ 

Stypendia artystyczne m.st. Warszawy „Yulia Krivich.” Stypendia artystyczne m.st. 

Warszawy – Biogramy stypendystek/stypendystów, . Dwutygodnik. Dostęp 11 lipca 2025. 

https://stypendiawarszawy.dwutygodnik.com/artykul/89-yulia-krivich.html 

Tatarczuk, Waldemar. „Jesteśmy ludźmi” interwencyjna wystawa zbiorowa kuratorowana 

przez Galerię Labirynt w reakcji na wypowiedzi prezydenta Andrzeja Dudy dotyczące osób 

LGBT+, Galeria Labirynt, 24 czerwca – 30 września 2020, dostęp 14 lipca 2025, https://

labirynt.com/2020/08/07/jestesmy-ludzmi/. 

Tatarczuk, Waldemar, “Nigdy nie będziesz szła sama” Galeria Labirynt, dostęp 13 lipca 

2025, https://labirynt.com/2020/12/15/nigdy-nie-bedziesz-szla-sama/. 

The Tissue Culture & Art Project. Victimless Leather (2004), dostęp 15 sierpnia 2023, 

https://tcaproject.net/portfolio/victimless-leather/ 

U-jazdowski, Centrum Sztuki Współczesnej. „Opolno–Zdrój to przyszłość! Od 

konceptualnych plenerów do sprawiedliwej transformacji,” konferencja, Warszawa, 6–7 

grudnia 2024, dostęp 18 czerwca 2025, https://u‑jazdowski.pl/informacja/

opolno‑konferencja?tid=t_content 

195



U-jazdowski, Centrum Sztuki Współczesnej. „Pomiędzy byciem a niebyciem,” pokaz 

fotografii Alicji Kochanowicz i Macieja Kwietnickiego (KWKO), w ramach cyklu Otwieramy 

się!, 6–10 grudnia 2024, dostęp 18 czerwca 2025, https://u-jazdowski.pl/program/

otwieramy-sie/pomiedzy-byciem-a-nie-byciem. 

Ukeles, Mierle Laderman. „Manifesto for Maintenance Art 1969!” Queens Museum, 1969, 

dostęp 4 marca 2023, https://queensmuseum.org/wp-content/uploads/2016/04/Ukeles-

Manifesto-for-Maintenance-Art-1969.pdf 

Urban, Klaudia. „Kopalnia pochłonie dawne uzdrowisko. Żyją na walizkach od 40 lat,” 

Smoglab, 15 lutego 2025, dostęp 7 czerwca 2025. https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonie-

dawne-uzdrowisko-zyja-na-walizkach-od-40-lat/. 

Urban, Klaudia. „Kopalnia pochłonęła ich wioskę. Teraz walczą, by ją przywrócić,” 

SmogLab, dostęp 7 czerwca 2025, https://smoglab.pl/kopalnia-pochlonela-ich-wioske-

teraz-walcza-by-ja-przywrocic/ 

Urząd Miasta Bełchatów, „Miliony euro dla regionu na transformację energetyczną.”. 6 

grudnia 2022, dostęp 20 czerwca 2025, https://belchatow.pl/miliony-euro-dla-regionu-na-

transformacje-energetyczna/. 

von Hantelmann, Dorothea. „Thinking the Arrival: Pierre Huyghe's Untilled and the 

Ontology of the Exhibition,” On-Curating.org, dostęp 15 sierpnia 2023, https://www.on-

curating.org/issue-33-reader/thinking-the-arrival-pierre-huyghes-untilled-and-the-ontology-

of-the-exhibition.html. 

Wandas, Marcel. „Zamknięcie elektrowni Bełchatów,” Smoglab, 8 czerwca 2021, dostęp 20 

czerwca 2025, https://smoglab.pl/zamkniecie-elektrowni-belchatow/. 

Warnke, Agnieszka. „Diana Lelonek: Pokazać sprawczość roślin [WYWIAD],” Culture.pl, 

dostęp 10 maja 2023, https://culture.pl/pl/artykul/diana-lelonek-pokazac-sprawczosc-roslin-

wywiad. 

Widok. Teorie i Praktyki Kultury Wizualnej „Konsorcjum Praktyk Postartystycznych. ” 

Widok. Teorie i Praktyki Kultury Wizualnej, dostęp 14 lipca 2025, https://

www.pismowidok.org/pl/bio?id=637. 

196



Wiekiera, Katarzyna. „Raj w życiu jest nad rzeką: rozmowa z Cecylią Malik”. Dzikie Życie, 

maj 2024. Dostęp 10 czerwca 2024. https://dzikiezycie.pl/archiwum/2024/maj-2024/raj-w-

zyciu-jest-nad-rzeka-rozmowa-z-cecylia-malik. 

WochenKlausur. „Methode,” dostęp 2 czerwca 2025, https://www.wochenklausur.at/

methode.php?lang=de. 

Yoldaş, Pınar. Ecosystem of Excess (2014), dostęp 15 sierpnia 2023, https://

www.pinaryoldas.info/WORK/Ecosystem-of-Excess-2014 

Zalewska Weronika, Komornicka Magdalena, „Biuro Usług Postartystycznych – Opolno 

to przyszłość!” Zachęta — Narodowa Galeria Sztuki, dostęp 18 czerwca 2025, https://

zacheta.art.pl/pl/kalendarz/biuro-uslug-postartystycznych-opolno-to-przyszlosc. 

Zeic, Liliana. Silne siostry powiedziały braciom, dostęp 8 listopada 2023, http://

lilianapiskorska.com/pl/praca/silne-siostry-powiedzialy-braciom/ 

Zeic, Liliana. Perełki, dostęp 8 listopada 2023, http://lilianapiskorska.com/pl/praca/perelki/ 

ZE PAK. „Zielone kierunki Strategii ZE PAK S.A. zaakceptowane. Koniec z energią z węgla 

najpóźniej w 2030 roku,” ZE PAK S.A., 2 października 2020, dostęp 20 czerwca 2025, 

https://ri.zepak.com.pl/pl/aktualnosci/1469-zielone-kierunki-strategii-ze-pak-sa-

zaakceptowane-koniec-z-energia-z-wegla-najpozniej-w-2030-roku.html. 

Żmijewski, Artur. La Biennale, „Powtórzenie”, dostęp 20 maja 2025, https://

labiennale.art.pl/wystawy/powtorzenie/. 

Żyniewicz, Karolina. Safe Suicide, Living Projects, 2016 (projekt w toku), dostęp 15 

sierpnia 2023, http://karolinazyniewicz.eu/gallery-category/living-projects/#safe-suicid 

197


	Spis treści:
	Wstęp
	0.1. Tło problematyki i uzasadnienie wyboru tematu
	0.2. Zakres i specyfika pola badawczego
	0.3. Określenie problemu badawczego i jego znaczenia
	0.4. Cele i pytania badawcze
	0.5. Przegląd literatury i główne ujęcia teoretyczne
	0.6. Metodologia
	0.7. Struktura pracy
	Rozdział 1: Antropocen i współczesna humanistyka krytyczna
	1.1. Geneza i definicje antropocenu
	Narodziny antropocenu
	Początki antropocenu
	Kontrowersje i status formalny

	1.2. Kryzys wyobraźni i konieczność nowych narracji
	Przełamanie podziału natura–kultura
	Gaia, Chthulucene i Kapitałocen: ontologiczne propozycje XXI wieku
	Marazm antropocenu

	1.3. Posthumanizm i ontologie spekulatywne w epoce antropocenu
	Posthumanizm nomadyczny
	Sprawczy realizm
	Ontologia hiperobiektów
	Materializm witalny

	1.4 Poza wzrost: Ekonomia ekologiczna i alternatywne modele gospodarcze
	Krytyka wzrostu gospodarczego
	Alternatywy postwzrostowe
	Od teorii do praktyki

	1.5 Podsumowanie i wnioski dla praktyk artystycznych i społecznych
	Teoretyczne podstawy i kryzys wyobraźni
	Pytanie o rolę sztuki w epoce antropocenu
	Sztuka jako przestrzeń wyobraźni i sprawczości
	Język i wyobraźnia: interwencje krytyczne
	Sztuka jako laboratorium poznawcze i zmysłowe w antropocenie
	Potencjał i ograniczenia sztuki wobec kryzysu planetarnego

	Rozdział 2: Sztuka wobec wyzwań antropocenu
	2.1 Sztuka wobec wyzwań antropocenu – ewolucja, krytyka i nowe formy sprawczości
	Zwrot ku naturze
	Monumentalne ingerencje w krajobraz
	Sztuka utrzymania i ekologia codzienności.
	Działania procesualne i performatywne.
	Polskie ścieżki sztuki ekologicznej.

	Nowe formuły artystyczne w XXI wieku
	Sztuka jako narzędzie interwencji społeczno-ekologicznej
	Posthumanizm i nie-ludzka sprawczość w sztuce
	Bioart i sztuka biomateriałów
	Spekulacja artystyczna, krytyka technologii i nowe media w obliczu antropocenu
	Ekofeminizm i queer ecology – płeć, seksualność i międzygatunkowe relacje


	2.2. Krytyka estetyzacji katastrofy i sztuki pozornej
	Estetyzacja katastrofy: mobilizacja świadomości czy piękno zagłady?
	Spektakularne, lecz powierzchowne interwencje artystyczne
	Greenwashing i artwashing: gdy instytucje pozorują ekologię
	Granice zaangażowania i możliwości skuteczności sztuki

	2.3. Wystawa jako narzędzie budowania narracji i wyobraźni społeczne
	Bezludzka Ziemia – posthumanistyczna przestroga
	Centrum Natury Współczesnej – antropocen jako przemoc
	Wiek półcienia – między sztuką a nauką
	KLIMAKS – między naturą a kulturą
	Przewrót – ku nowej kosmologii
	Czy złożyłabyś tu jaja? Nawiedzone krajobrazy miejskiego mokradła

	2.4 Ograniczenia sprawczości sztuki ekologicznej – potrzeba nowych modeli sprawczości
	Diagnoza barier i ograniczeń sprawczości sztuki ekologicznej
	Sojusz sztuki, nauki i technologii
	W kierunku nowych modeli sprawczości

	Rozdział 3: Postsztuka jako strategia działania i transformacji
	3.1 Rzeźba społeczna w epoce postartystycznej
	Sztuka niemożliwa - narodziny epoki postartystycznej
	Rzeźba społeczna - wszyscy jesteśmy artystami

	3.2 Od relacji do użytkowania
	Od autonomii ku wspólnotowości - estetyka relacyjna
	Nowy słownik użytkowania sztuki
	Sztuka jako narzędzie społeczne
	Narzędzie do kształtowania rzeczywistości

	3.3 Kolektywność i mikrospołeczeństwa jako strategie artystyczne na przykładzie lumbung
	Studniowa wspólnota
	Lumbung w praktyce

	3.4 Postsztuka jako interwencja społeczna i polityczna
	Sztuka zaangażowana w erze postartystycznej
	Strategie artystyczne jako polityczna praktyka
	Przykłady postartystycznych interwencji w Polsce
	Oddolne działania artystyczno-aktywistyczne w przestrzeni publicznej
	Instytucje sztuki jako przestrzeń oporu i solidarności

	Postsztuka – skuteczność, napięcia i „współczynnik sztuki”

	3.5 Krytyka strategii postartystycznych
	Reprodukcja przywilejów i instrumentalizacja sztuki
	Paradoksy: między utopią a realnością
	Documenta 15 – studium napięć i ograniczeń
	Skuteczność i dalsze kierunki

	Rozdział 4: Opolno-Zdrój jako studium przypadku
	4.1 Kontekst geograficzny i historyczny Opolna-Zdroju
	4.2 Degradacja środowiskowa i lokalne wyzwania społeczne
	4.3 Historia interwencji artystycznych w Opolnie
	Plener „Ziemia Zgorzelecka” (1971)
	Reaktywacja: „Opolno 2071” i współczesne działania (2021–2024)
	Konferencja „Opolno‑Zdrój to przyszłość!” – krytyczne tezy, spory, rozpoznania

	4.4 Strategie artystyczne w kontekście lokalnym – perspektywa krytyczna
	Transformacja regionów górniczych: Konin, Bełchatów i Turów
	Użytkowanie w Opolnie
	Spekulatywne wizje vs. brutalne realia
	Odrobina nadziei

	Podsumowanie
	Bibliografia
	Netografia

